

قسم: الشريعة

كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية

# المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن الكريم

مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماجستير

التخصص: العلوم الإسلامية

الشعبة: الفقه وأصوله

إشراف الدكتور: رابح دفرور

إعداد الطالبة: خديجة حاد الله

السنة الجامعية:2007م. 2008م

## بسم الله الرحمان الرحيم

وَلا تَقْتُلُوۤا أَوۡلَـٰدَكُم مِّنَ إِمۡلَـٰقٍ نَّحۡنُ نَرۡزُقُكُمۡ وَإِیَّاهُمۡ ۖ وَلاَ تَقۡرَبُواْ ٱلۡفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقۡتُلُواْ ٱلنَّفۡسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰ لِكُمۡ وَصَّلَكُم بِهِ عَلَهُ مَ مَنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقۡتُلُواْ ٱلنَّفۡسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰ لِكُمۡ وَصَّلَكُم بِهِ عَلَهُ مَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقۡتُلُواْ ٱلنَّفۡسِ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰ لِكُمۡ وَصَّلَكُم بِهِ عَلَيْهُ وَلَا تَقَلُواْ ٱلنَّفُسِ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

[الأنعام: 151]

وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَ جَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ أَزْوَ جِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلْكُم مِّنَ أَزْوَ جِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱللَّهِ مُمْ يَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهِ عَمْتِ ٱللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللْعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْ الللْكَالِي اللللْكُولُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْكُولُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللْكُلُولُ عَلَيْكُ الْكُولُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُ اللْكُلُولُ عَلَيْكُولُ اللْكُولُ عَلَيْكُولُ الْمُعَلِي عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ الْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُول

[النحل: 72]

## إهداء

اللهم ربي لك الحمد، حمدا كثيرا ، ملء سماواتك، وملء أرضك، وملء ما بينهما، وملء ما شئت من شيء بعد، حمدا لا ينقطع ولا يبيد ولا يفني.

يا ربي إليك أقدم عملي هذا قربة خالصة لوجهك الكريم، تقربني إليك في الدنيا والآخرة، فتقبلها مني بقبول حسن، واكتبها في ميزان حسناتي، واجعلها علما ينتفع به بعدى وعملا صالحا أصل به والدى.

- \* إلى من جعلت الجنة تحت قدمها، منبع العطف والحنان، ورمز العفة والطهر، إلى من السمها أعذب لحن في أذني، وأطرب أنشودة يرددها لساني "رُبِيرُ الْبِيمُ" ثمرة من ثمرات تربيتك، عسى الله أن يرزقني برك، ويبارك في عمرك، وينفعك بذريتك.
- \* إلى القلب العطوف الذي احتواني، رمز الثبات وقدوتي في الحياة، إلى من كان يلقنني القرآن مع أول ما نطقت من كلمات، وعلمني أن القرآن هو الحياة، وأوصانا به بعد

الممات، إلى "ورك ورادي" رحمه الله، فالله أسأل أن لا ينقطع عملك، ويجعل الصلاح في نسلك، فتصلك الرحمات عند الرفيق الأعلى.

- \* إلى من مد الله بيني وبينهم حبلا لا ينقطع ، وقاسموني الحلو والمر ، فكنا كالجسد الواحد، أخواتي وإخواني وحرمهن الكريمات، أدام الله أخونتا.
- \* إلى براعم الأسرة، وجيل الأمل، أولاد إخواني، وأولاد أخواتي، أصلحهم الله، وجعلهم ذخرا، ومفاتيح خير لأمتهم.
- \* إلى رفيقات الدرب، وصديقات العمر، اللواتي جمعتني بهن الحياة الجامعية، عسى الله أن لا يفرقنا في الدنيا، وان يجمعنا يوم القيامة في الجنة إخوانا على سرر متقابلين.
- \* إلى الذين يتدارسون القرآن، يتلونه آناء الليل وأطراف النهار، طلاب ومؤطري المدرسة القرآنية التابعة لمسجد الإمام مسلم بن الحجاج بآولف، وفقكم الله لحفظ كتاب الله والعمل به.
  - \* إلى من تحملوا أمانة الأجيال، فأدوها أحسن أداء، معلمي وأساتذتي عبر جميع الأطوار الدراسية.
- \* إلى كل مسلم يتعهد القرآن،تلاوة وحفظا،وفهما وتدبرا، تعليما وتعلما، وعملا. إليكم جميعا أهدي هذا العمل.



بعد أن من الله علي بإتمام البحث، لا يسعني إلا أن أحمدك ربي بأبلغ الحمد، وعظيم الثناء والشكر على توفيقك وحسن عونك، على ما وسعتني به من رحمات، وأسبغته على من نعم، فيسرت لي طريق طلب العلم، وذللت لي الصعاب، ووجهت همتي لإتمام البحث، فأسألك أن تديمها على، وأسألك المزيد من فضلك.

ثم لأتقدم بأسمى عبارات التقدير، وجزيل الشكر والعرفان، إلى من كانوا لي عونا وسندا . بعد الله تعالى . للنهوض بالبحث حتى وصل إلى ما هو عليه وفي مقدمتهم:

- \* أستاذي المشرف، فضيلة الدكتور رابح دفرور، الذي تحمل مسؤولية الإشراف على المذكرة، على ما أسداه من نصح وإرشاد وتوجيه واستدراك وتتبيه، مقدرة له ذلك الإخلاص للعلم، والتفاني في العمل، فكان بحق نعم المشرف، وجازاه الله عني خير ما يجازي طالبا عن أستاذه.
  - \* ثم إلى الذين لم يدخروا جهدا ماديا أو معنويا، وأتاحوا لي فرصة التعلم، وهيئوا جو البحث، أفراد أسرتي جميعا، أدام الله ترابطهم كالبنيان المرصوص يشد بعض بعضا.
  - \* وعرفانا بالجميل الذي يمليه الواجب العلمي، فاني أقدم شكري الجزيل إلى فضيلة الدكتور محمد دباغ، وكدا الدكتور لخضر لخضاري بجامعة وهران، على ما قدماه من مساعدات في إنجاز البحث، سواء بالكتب أو بالاستشارات العلمية.
    - \* وامتن إلى الذين تحملوا عناء كتابة البحث وإخراجه كل من:
      - . الأخت الفاضلة كلثوم حمدي.
      - . عمال مكتب الهدهد للإعلام الآلي بأولف.
    - \* ولايفونتي أن أتقدم بالشكر إلى عمال المكتبة المركزية بجامعة آدرار.

وأخيرا أشكر كل من أعانني بإعارة كتاب، أو بإبداء رأي، أو تقديم نصيحة، أو بكلمة طبية.

فاللهم وفقهم جميعا لعمل الخير، وخير العمل، ربنا وتقبل جهدهم بقبول حسن، واجعله في ميزان حسناتهم، ﴿وَقِهِم ٱلسَّيِّ عَاتِ وَمَن تَقِ ٱلسَّيِّ اَلسَّيِّ اَلسَّيِّ وَمَن تَقِ ٱلسَّيِّ اَلسَّيِّ فَقَد رَحِمْ تَهُ وَ وَذَالِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [غافر:8].

#### معتكثت

الحمد لله حمدا كثيراً طيباً، مباركاً فيه، كما يحب ربنا ويرضى.

والصلاة، والسلام على سيدنا محمد، رضي خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحابته، ومن تبعهم واقتدى بهم، إلى يوم الدين.

#### أما بعد:

فإن رسالة الإسلام، هي خاتمة الرسالات السماوية؛ فاقتضى ذلك أن تميزت بمبادئ سامية، وقواعد رصينة؛ فتميزت بالكمال والتكامل، والشمول، والصلاحية لكل زمان ومكان، ومواكبتها لتغيرات الحياة، بما يُمَكِّنُ لأحكامها البقاء والخلود، ويؤمن للإنسان، الحياة الطيبة، والعيشة المطمئنة، ويحقق سعادته في الدنيا والآخر، تصديقاً لقوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسَلَمَ دِينًا ﴾ [المائدة: 3].

وفي سبيل تحقيق هاته السعادة، استهدفت شريعة الإسلام، وجعلت غايتها الأسمى، حفظ مصالح الخلق، في الآجل والعاجل؛ فصار الالتزام بأحكامها والوقوف عند حدودها، يؤول قطعاً إلى السعادة في الدارين.

ولما كانت مصالح الخلق درجات متفاوتة، بحسب الاحتياج إليها، فقد قسمت إلى مصالح ضرورية، وحاجية، وتحسينية، وما من شك أن قسم الضروريات، هو أهم الأقسام الثلاثة، وفي مقدمة المصالح التي حافظت عليها الشريعة الإسلامية، منذ بدايات نزول الوحي، وإلى العصر الحديث، وما يشهده من مستجدات، وتطورات علمية وتقنية، قلبت الكثير من الموازين والمفاهيم، في مختلف الميادين؛ فتأكدت مراعاتها لهذا القسم، أكثر من أي عهد مضى؛ ذلك أن استقرار حياة الخلق، لا يكون دونها، وانخرامها يفضى إلى الفناء العاجل أو الآجل.

هذا القسم الموسوم بالمصالح الضرورية، ضبطه العلماء بخمس مصالح متفق عليها، تعرف بالكليات وهي: الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال.

ولعله من الملاحظ أن كلية النسل، وإن لم تأت في مقدمة ترتيب هاته الخمس، إلا أنها اليوم، في مقدمة الكليات التي كان لها التأثر البالغ، بمستجدات الحياة وتطوراتها، بما في ذلك القفزة النوعية، التي

مقدمة \_\_\_\_\_\_ ب

حققها الإنسان مجال العلوم التجريبية عموماً، وفي المجال الطبي على الخصوص، الأمر الذي يستدعي ضرورة تقديم خطة محكمة لحفظه على أكمل وجه، وحتى لا يكون هذا التطور على حسابه، ومن ثمة تدرك القيمة الحضارية، والبعد الإنساني في العناية بهذه الكلية.

وانطلاقا من هذه القيمة، وهذا البعد الذي يكتسيه مقصد النسل، وضعت الشريعة منهجاً متكاملاً في حفظه، يفي جانب الوجود بتشريع ما يقيم أصوله، كما يفي جانب العدم بتحريم ما ينافيه، ومن تمام العناية به، اعتبرت الشريعة الاعتداء على النسل "جريمة"، وقد رسمت خطة دقيقة لمحاربة هذا الاعتداء، على المستويين، الوقائي قبل وقوع الاعتداء، والعلاجي بعد وقوعه.

والحقيقة أن الشريعة، قد استوفت، واستكملت في حفظ النسل كلا الجانبين، من حيث التنصيص؛ إلا أنه في إطار الاجتهاد الفقهي، والتأليف بالخصوص، يلاحظ أن الجانب العلاجي قد حظي بالعناية الأكثر، إلى أن وصل مستوى النظام المتناسق (العقوبة)، في حين بقي الجانب الوقائي، خاصة ما يتعلق بالنسل، في حاجة إلى ضبط حدوده، وبيان معالمه.

لذلك فإنه من الضرورة بمكان، أن تضبط جوانب هذا المسلك في حفظ النسل، حتى تتضح صورته، كنظام متناسق، وتوضع من ذلك أرضية شاملة لمبدأ الوقاية، في حفظ المقاصد الضرورية عامة.

ولما كان القرآن هو كتاب الرسالة الخاتمة، ودستورها، ومصدرها الأول في التشريع، كان لزاماً، أن يكون طريقه في حفظ الضروريات وقاية أو علاجاً، هو الطريق الأمثل، والأصلح، والقاعدة التي منها المبدأ، واليها المنتهى، إذا تُدُبرت آياته، واستثمرت نصوصه بحكمة.

فجاء البحث محاولة لدراسة واستنباط أبعاد المسلك الوقائي لحفظ النسل، من خلال الخطة القرآنية، تحت عنوان: " المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن الكريم".

#### إشكال البحث:

مع كثرة الانحرافات السلوكية والأخلاقية، التي تشهدها المجتمعات الإسلامية، والتزايد في جرائم الزنا، القذف والشذوذ...، نجم عن ذلك تدهور واختلال للحالة العامة في حفظ مقصد النسل، وهو أحد الضروريات التي راعتها كل الملل؛ هذا بعدما استنزفت القوانين الوضعية، كل وسائلها في معالجة الوضع.

وإيمانا بما يتضمنه القرآن من منهج إصلاحي فريد، في الحفاظ على كيان المجتمع من جميع هاته الانحرافات، يقوم أساساً على تقديم السبل الوقائية منها، قبل الوقوع فيها؛ تأتي الحاجة ملحة، إلى التعرف على هذا المسلك القرآني، حتى تعود الأمة إلى طهرها، وعفافها، ويحفظ النسل على أكمل وجه، خصوصاً وأن المسلمين اليوم باتوا يُحَكِّمون التشريع البشري، الذي يعتمد العلاج، ويهمل الوقاية، وابتعدوا كل البعد عن هذا المبدأ الذي قرره القرآن.

وللتعرف هذا المسلك القرآني الوقائي، في حفظ النسل، يحاول البحث الإجابة على إشكال رئيس هو:

- ما هي التدابير الوقائية التي يتخذها القرآن كمسلك لحفظ النسل؟ وكيف جاء هذا المسلك؟

#### تتفرع عنه أسئلة جزئية منها:

- ما هو مفهوم المسلك الوقائي في القرآن؟
- ما علاقة الوقاية، بمباحث في الشريعة الإسلامية: كالاحتياط، الورع، سد الذرائع...؟
  - ما هو مفهوم النسل، في إطار مقاصد الشريعة؟
- إلى أي مدى يساهم مسلك القرآن في وقاية النسل، في حل المشكلات الأخلاقية والجنسية، التي يعانيها المجتمع؟
  - هل للعقيدة والأخلاق التي أرسى القرآن أسسها، دور في وقاية النسل؟

#### أهمية الموضوع:

أما أهمية الموضوع، فتكمن في قيمته الذاتية، والحاجة العملية والعلمية الملحة إليه؛ وذلك من عدة جوانب أهمها:

- 1) لا يخفى أن لموضوع حفظ النسل، قيمة ذاتية؛ فموضوعه متعلق بوجود الإنسان وهو أكرم المخلوقات، تحقيقا لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُم مِّنَ مَلَنَ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء: 70]. فدل منطوق الآية أن التكريم قيمة ذاتية في الإنسان كيفما كان.
- 2) كما أن الموضوع ذو أهمية علمية، نابعة من كونه يدرس أحد المقاصد الضرورية، التي راعتها كل أمة وملة، وهو حفظ النسل، من خلال تتبع آي القرآن؛ المصدر الأول للتشريع، والمسلك الأول للكشف عن المقاصد.

مقدمة \_\_\_\_\_\_ د

3) أيضاً لبحث الموضوع، أهمية علمية متزايدة؛ تتجلي في كونه جاء مركزاً، على جانب الوقاية، بوضع كافة الاحتياطات والتدابير، الكفيلة بمنع الاعتداء على النسل، ومن ثمة بيان الأسباب الكامنة وراء انحلال المجتمع، وانحرافه، مما يجعل البحث على صلة بالحياة، بمختلف أبعادها، النفسية، والاجتماعية والصحية، والخلقية، والجانب العملي للموضوع، ظاهر من هذه الناحية بوضوح.

- 4) ثم إن تخصيص موضوع وقاية النسل بالدراسة، وجمع أطرافه من القرآن الكريم، كل ذلك يعطيه عمقا وشمولية، تُثري المعلومات حوله، وتبلور قضاياه بشكل متناسق، مما يمكن من القيام بدور اجتهادي، لاكتشاف مبادئ وقواعد جديدة، مستمدة من مقاصد النصوص، يستطيع من خلالها الباحث، إدراك معالجة القرآن للمعضلات، والمشكلات، وفلسفته الإصلاحية.
- 5) أنه جاء مركزاً على المسلك القرآني في الوقاية، فاكتسى أهمية مستمدة من النهج القرآني، الفريد من نوعه، القائم على المعرفة الدقيقة لحقيقة الإنسان، من مختلف الجوانب العقلية، والنفسية، والجسدية، ومتطلباته المادية والمعنوية معا؛ فهو الكفيل الوحيد، بإنقاذ الإنسانية من المآزق التي وقعت فيها، ولم لا؟ وهو كتاب الله، حوى أسمى المعاني، وأقوم المناهج.

#### أسباب اختيار الموضوع:

إن اختيار الموضوع تحت هذا العنوان: "المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن الكريم" بالتحديد، كان مقصوداً، ومرد ذلك للأسباب التالية:

- 1) سبب شخصي، متمثل في الميل والرغبة الشخصية، في جانبين من جوانب التأليف في العلوم الشرعية، وهما: مقاصد الشريعة الإسلامية، والدراسات المتعلقة بالقرآن، بما يتيح حسن التدبر والاستنباط، والغور في أعماق معانيه؛ وفي موضوع البحث ما يحقق تلك الرغبة.
- 2) عناية الفقهاء، والباحثين بالجانب العلاجي في حفظ هذا المقصد، إلى أن وصل مستوى النظام، وهو نظام العقوبة؛ في حين بقيت جوانب الوقاية متناثرة في أمهات كتب التفسير، والحديث، والأصول، والفقه، والمقاصد، تحتاج إلى جمع، وإقامتها وفق نظام، على غرار نظام العلاج.
- 3) إن بحث المسلك الوقائي لحفظ المقاصد الضرورية، في القرآن تحديداً، يدفع إليه الحاجة العلمية، فإن الدراسات الأخرى، الفقهية، النحوية، النحوية، البلاغية... إلى غير ذلك من الدراسات.
- 4) الواقع المختل الذي آل إليه النسل الإنساني، في ظل التطورات الجديدة، التي يشهدها العالم على جميع الأصعدة، وكان لبعض هاته التطورات، أثار سلبية عليه، بداية بالحروب والمجاعات،

مقدمة \_\_\_\_\_\_\_ ه

وأسلحة الدمار الشامل ، في ظل التسابق نحو التسلح، والهيمنة على العالم، ثم سياسيات التعقيم، بدعوى حل المشكلة الاقتصادية، وصولاً إلى الانحلال الخلقي، والتفكك الأسري، تحت غطاء الحرية الإنسانية، وانتهاءً بالاستنساخ والهندسة الجينية، بغرض التطور العلمي والطبي.

5) إهمال القوانين الوضعية لجانب الوقاية، فيما يتعلق بالنسل؛ فباءت بالفشل الذريع في كل جهودها، ومحاولاتها في القضاء على جرائم الاعتداء عليه؛ حيث أنها حوت في تشريعاتها، ما يفتح الباب على مصراعيه لكل الأمور المخلة به، هذا ما يستدعي ضرورة تقديم النموذج القرآني في حفظه، حتى تحذو القوانين الوضعية حذوه، وتدرك قيمة هذا المسلك، وتلتفت إليه في تشريعاتها.

#### أهداف البحث:

يتوخى البحث تحقيق غايات، ومقاصد أهمها:

1) ضبط مصطلح النسل في إطار المقاصد الشرعية، ذلك أن القدامى لم يعنوا بوضع حد له، كما أن اطلاقاتهم حوله جاءت متعددة، فسمي بالنسل والنسب، والعرض، والبضع...أما المعاصرون، فقد عرَّفوه بتعريفات متقاربة، ولكن أهم ما يلاحظ على تلك التعاريف، أن غالبيتها لم يفرق بين النسل، كونه مقصداً خلقياً، وبين كونه مقصداً تشريعياً.

- 2) محاولة بيان قيمة المسلك الوقائي، ومكانته في القرآن الكريم، ومن ثمة التوصل للنسق والنظام المتكامل في الوقاية، يمكن من صياغته في شكل نظرية من نظريات الشريعة الإسلامية ، فتتحدد قاعدتها، وغايتها، وأبعادها، وتأخذ مكانتها في أبواب الفقه الإسلامي، وتساهم ولو بشكل بسيط في قرار المجتمع، وسعادة الإنسانية.
- المساهمة في حل معضلات العصر، المخلة بمقصد النسل، والتي يعود سببها الأساس، إلى التهاون
   الوقاية، من تلك المشكلات مثلا: الزنا، الشذوذ، قذف الأعراض .....
- 4) إظهار حيوية وواقعية القرآن ، فلا ينظر إلى موضوعاته أنها قديمة، لا تفي متطلبات العصر، وإنما هو كتاب أزلي يناقش قضايا ومشكلات الحياة، بمختلف أبعادها، ومهما استجدت مظاهرها.

#### مصادر البحث:

كان الاعتماد في البحث، على مراجع ومصادر، تنوعت بين القديمة والحديثة، كما تنوعت بين الفقه، والأصول، والمقاصد، والتفسير، والحديث، وفي العقيدة والأخلاق، إضافة إلى المعاجم، وكتب الفكر، والتراجم.

فكان القرآن الكريم أول المصادر، وأساسها.

- وفي الفقه أعتمدت كتب المذاهب الأربعة المشهورة، وكذا المذهب الظاهري، ومنها: المغني، والشرح الصغير، وحاشية ابن عابدين، والمحلى لابن حزم، وغيرها.
- وفي أصول الفقه والمقاصد، كانت العمدة على المحصول، وإرشاد الفحول، والمستصفى، والموافقات، ومقاصد الشريعة لابن عاشور ....
- أما في التفسير، فعلى أمهات كتب التفسير بكل أنواعه، ومنها: أحكام القرآن للجصاص، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي، وتفسير الطبري، والكشاف للزمخشري..
  - أيضا في الحديث، على صحيح البخاري، وصحيح مسلم، وبعض الشروح.
- وكذلك في العقيدة والأخلاق، على ميزان العمل؛ ومكارم الأخلاق لابن تيمية وطريق الهجرتين، وعقيدة المؤمن وغيرها .....
  - ومن المعاجم وكتب التراجم: لسان العرب، والقاموس المحيط، مختار الصحاح، وكشف الظنون.
    - هذا إضافة إلى بعض الموسوعات، والكتب الفكرية، التي أثرت مطالب البحث.

#### مجال البحث:

جاءت الدراسة مركزة على التدابير الوقائية، التي وضعها القرآن لحفظ النسل، بمختلف أنواعها، سواءً ما تعلق منها بالعقيدة، أو الأخلاق، أو الأحوال الشخصية، مما جعل البحث فيها، تتجاذبه علوم، وفنون عدة؛ ولكن ثمة ثلاثة علوم، تطبع البحث بشكل عام، وهي الفقه، والتفسير، والمقاصد، بالإضافة إلى بعض العلوم الأخرى، التي اقتضتها مباحث معينة، كالعقيدة والأخلاق.

#### منهج البحث:

انسجاما مع طبيعة الموضوع وإشكاله، فانه جاء متعمداً على منهج استقرائي، ثم تحليلي، يقوم على استقراء الأحكام القرآنية التي لها صلة بوقاية النسل، وتصنيفها بما يتتاسب وفصول الدراسة، ثم

يقوم على تحليل مضمون النصوص القرآنية، لاستخراج الأبعاد الوقائية منها، مع الاستعانة باجتهادات المتقدمين، والمعاصرين من العلماء، في تجلية ذلك وتوضيحه.

أما في منهجية عرض المادة العلمية، فكان الالتزام بما يلي:

- 1) الاستدلال بالقرآن في إثبات كل حكم وقائي في حفظ النسل، والاكتفاء بآية أو آيتين؛ إذ غاية البحث استقراء الأحكام الوقائية، وليست النصوص.
- 2) الاعتماد على ما صح من الأحاديث النبوية، المؤكدة لما جاء به القرآن، دون ما انفردت به من أحكام؛ لأنها خارجة عن مجال الدراسة.
- 3) في المسائل الفقهية، كان الاقتصار على المذاهب الأربعة المشتهرة، وكذا المذهب الظاهري في بعض المناسبات، وطلباً للاختصار، لم يُعنى البحث بالخلافات الفقهية وتحريرها، بقدر ما كان التركيز على مقاصد الأحكام.
  - 4) إثبات الآيات القرآنية بالرسم العثماني، على رواية حفص عن عاصم، بعد آي الكوفي.
- 5) في الاستدلال بالأحاديث، كان الاقتصار على صحيحي البخاري ومسلم، سواء ما اتفقا عليه، أو ما انفرد به أحدهما، مع تقديم لفظ مسلم في محل الاتفاق، ودون اللجوء إلى التحقيق في درجة الأحاديث، لأن الأمة، وعلى رأسها المحدثون، قد تلقوا صحيحيهما بالقبول.
- أما عند تخريج الأحاديث، فأكتفيَ بالكتاب والباب، دون باقي المعلومات، تجنباً لإثقال الهوامش.
- 4) الترجمة للأعلام الذين ورد ذكرهم في متن البحث، باستثناء الصحابة، والمعاصرين، والمشهورين من القدامي.

#### الدراسات السابقة:

الدراسة في الموضوع تحت هذا العنوان، تتقاطع مع دراسات سابقة، تتاولت بعض جزئيات الموضوع، أو تتاولته بصورة عامة، من هاته الدراسات ما يلي:

#### 1) التربية الوقائية في الإسلام:

كتاب من مطبوعات دار الفرقان، بالأردن، يقع في حوالي 359 صفحة، للدكتور: احمد ضياء الدين، وأصل الكتاب رسالة دكتوراه، قدمت لجامعة اليرموك بالأردن، تخصص تربية إسلامية، موسم: 96/95، اشتملت على خمسة فصول، بين فيها ماهية التربية الوقائية، ووصف مظاهرها لدى الفرد والمجتمع، وحمايتها للمقاصد الخمسة، وبين أهدافها وخصائصها وأنواعها، كما كشف عن أصولها في القرآن والسنة، وخَلُص الباحث فيها، إلى أن التربية الوقائية التي جاء بها الإسلام، نعم الوقاية والحماية، للفرد والمجتمع، وأوصى بدراسة كل جانب من جوانب رسالته، بشمولية أكثر تحليل وعمق، لأن كل جانب من جوانب من جوانبها، يصلح أن يكون بحثا مستقلاً.

ووجه الاختلاف بين الدراسة، وعن ما جاء في الكتاب؛ أن الكتاب جاء مركزاً على الجانب التربوي بحكم التخصص، وكذلك فإنه جاء شاملاً، وعاماً في مختلف الجوانب الصحية، والنفسية، والعقدية، والتشريعية.

#### 2) التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها:

كتاب لخليل بن عبد الله الحدري، من مطبوعات جامعة أم القرى، بمكة المكرمة، جاء في حوالي 752 صفحة، وأصل الكتاب رسالة ماجستير، قدمت لقسم التربية الإسلامية والمقارنة، بجامعة أم القرى – سنة 1997 م، وما قيل عن الكتاب المتقدم، يقال عن هذا الكتاب، فإنه اعتنى بالجانب التربوي بالأساس، وأخذ المدرسة الثانوية كعينة تطبيقية، أيضا جاءت معالجته عامة لجميع المقاصد، ومختلف المجالات، وقد تناول مسألة وقاية النسل في بعض الجزئيات، في مجال تطبيق التربية الوقائية، كمجال الأسرة، ومجال تطبيق الحدود، غير أن هاته المعالجة لم تكون وافية، ومستوفية لجميع الجوانب الوقائية للنسل.

#### 3) مذكرة ماجستير بعنوان: صيانة العرض والنسل في القرآن والسنة.

قدمت المذكرة لقسم الفقه وأصوله، بجامعة الأمير عبد القادر ، قسنطينة، من إعداد الطالب: الساسي حسناوي، في الموسم 1999/1998 م، اشتملت على مدخل عام وثلاثة فصول، تحدث فيها عن معنى العرض والنسب، واعتبرهما وجهين لحفظ النسل، كما تعرض لصيانة العرض جانب الوجود وجانب العدم، أما في النسب فتناول فيه مسائل فقهية، متعلقة به من حيث ثبوته، وآثاره.

وبعد النظر والإطلاع في هذه الدراسة، تبين أنها جاءت عامة في الموضوع، وشاملة للكتاب والسنة، هذا فضلاً عن أنها لم تركز على الجانب الوقائي، ولم توضح وجه العلاقة بين العرض، والنسب، والنسل، وقد غلب عليها جانب التفريع الفقهي، أكثر من التعليل المقصدي.

#### 4) رسالة دكتوراه بعنوان: حفظ العرض في القرآن الكريم.

قدمت لقسم الكتاب والسنة، بجامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة، من إعداد الطالبة: صونيا وافق، نوقشت يوم 2004/01/28م.

اشتملت على مدخل وبابين، تحدثت الباحثة فيها عن مصطلح العرض، من حيث المفهوم، وعن مسالك حفظه الثلاثة: الوقاية، والعلاج ومحو الأثر.

أيضا تعرضت للمقامات القرآنية لمظاهر حفظ العرض، وتحدثت عن أثر حفظ العرض في الفرد والمجتمع، والمجالات الحيوية.

ويلاحظ من خلال الإطلاع على هذه الدراسة، أنها تناولت العرض كمقصد سادس، منفصل عن النسل، كما ركزت في جانب وقاية العرض على جانب الأخلاق والتزكية الروحية فقط، معتمدة على منهج التفسير الموضوعي، بنوعيه الكشفي والتجميعي.

وبعدما تقدم من دراسات، تبين أن وجه الاختلاف بينها وبين الدراسة الحالية، يتلخص في النقاط التالية:

- 1- أنها خاصة بالنسل تحديداً.
- 2- أنها ركزت على ضبط مفهومه، ووجه العلاقة بينه، وبين العرض والنسب، في إطار مقاصد الشريعة.
  - 3- أنها عُنيت بتدابير وقاية النسل المباشرة، وغير المباشرة، في المسلك الخاص والعام.
    - 4- أن استنباط تلك التدابير، كان من القرآن الكريم حصرياً.

#### مصطلحات الدراسة:

المسلك: الطريق أو السبيل المؤدى إلى الشيء.

الوقاية: من وقاه، وقياً، ووقاية بمعنى الصون والستر.

المسلك الوقائي العام: يراد به تلك التدابير، التي وضعها القرآن الكريم، والتي تعمل على صيانة النسل، بطريق غير مباشر، بحيث لا تختص بحفظ النسل أصالة، وإنما في إطار عام، يحفظه ويحفظ باقي الضروريات.

المسلك الوقائي الخاص: يراد به تلك التدابير، التي وضعها القرآن، والتي تعمل على صيانة النسل بطريق مباشر، فهي مختصة بحفظه أصالة.

النسل: أحد المقاصد الضرورية الخمسة المتفق عليها، ويراد به حفظ استمرار توالد الجنس البشري، على الوجه الشرعي.

القرآن: هو كلام الله المنزل على رسوله محمد نله المعجز بسورة منه المتعبد بتلاوته المكتوب بين دفتى المصحف، المنقول إلينا تواتراً من أول سورة الفاتحة الي آخر سورة الناس.

#### الكريم: صفة للقرآن.

والمقصود ب: "المسلك الوقائي لحفظ النسل في القران الكريم "

بيان الخطة التي يتبعها القرآن في حفظ النسل، من أسباب فواته واختلاله، متمثلة في التدابير الوقائية المباشرة، وغير المباشرة، لضمان استمرارية النسل البشري، على أكمل وجه.

#### الرموز المستخدمة في الدراسة:

(د.ت): دون تاریخ طبع.

(د.ن): دون ناشر.

(د.م): دون مكان نشر.

(د.ط): دون طبعة.

(**غ.a**): غير منشور.

#### الصعوبات:

من الصعوبات الجديرة بالذكر، تلك الصعوبة المستمدة من طبيعة البحث في موضوعي الوقاية والنسل؛ إذ لم يكن من السهل التوصل إلى تعريف مصطلحي الوقاية والنسل، خصوصاً وأن القدامي لم

يضعوا حداً لكلا المصطلحين، وأن المتأخرين وإن كانت لهم محاولات في ذلك، إلا أن الكثير منها لم يتجاوز التصور العام، ولم يكن لغرض التعريف المضبوط، الأمر الذي استدعى الكثير من التأمل والاجتهاد، في ضبط تعريف كلا المصطلحين.

كما لم يكن من السهل استخراج تلك الأحكام الوقائية من القرآن؛ لأن الأمر يتعلق بالكشف عن مقاصدها، وهذا يستلزم شيئا من الحيطة والحذر، في إثبات مقصدها إلى وقاية النسل، مما دفع إلى العدول عن الكثير من النصوص المحتملة، والبعيدة التأويل، كل ذلك مخافة تحميل النص القرآني مالا يحتمله.

وثمة صعوبة أخرى، تكمن في تشعب الموضوع، وتفرق مادته العلمية على مختلف مباحث الشريعة، مما استدعى البحث في علوم خارجة عن مجال تخصص الطالبة، كالعقيدة والأخلاق.

#### عرض خطة البحث:

ضُبطت الدراسة في خطة منهجية، لمعالجة إشكال البحث، تكونت من تمهيد حول طبيعة الاختلال اللاحق بالنسل، ومسالك القرآن في حفظه، تلته بعد ذلك فصول ثلاثة؛ تناول الفصل الأول تحديد مصطلحي الدراسة، وهما الوقاية والنسل، أما الفصل الثاني، فعالج المسلك الوقائي العام لحفظ النسل، متمثلاً في مجالات العقيدة، والأخلاق، والتشريع، والفصل الثالث ناقش المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن، بالتعرض لأسباب وجوده، وأسباب صيانته، ومفوتاته؛ وذلك باستعراض العلاقة الرابطة بينها وبين حفظه، والمتمثلة في الوقاية، سواءً بالأمر أو النهى.

ثم ختمت الدراسة بخاتمة، تضمنت أهم النتائج العامة، والتوصيات والمقترحات.

وأخيراً لا يمكن ادعاء أن الدراسة قد أحاطت بكل جوانب الموضوع، وبجميع جزئياته، ولكن يعتريها القصور والنقص، فما كان فيها من صواب فمن الله، وما كان فيها من خطأ فمن النفس والشيطان، والعذر فيه، أن هذا مبلغ الطالبة من العلم، والعزاء فيه قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخَطَأُنَا ﴾ [البقرة: 286].

#### النين طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_14

حياة إنسانية راقية ، تليق بتكريمه عن سائر المخلوقات.

#### تمهيد: هجيعة اختلال النسل ومسالط القرآن في حفاضه

إن اعتبار المقاصد الضرورية ، و العناية بها من الأمور التي حرصت عليها الشريعة الإسلامية ، وغيرها من الشرائع ، وقد حكى الشاطبي وغيره، الإجماع على رعايتها ، فقال: «اتفقت الأمة؛ بل سائر الملل على أن الشريعة و ضعت للمحافظة على الضروريات الخمس وهي : الدين ، و النفس ، و النسل ، و المال ، و العقل ، وعلمها عند الأمة كالضرورة ، ولم يثبت لنا ذلك بدليل معين ، و لا شهد لنا أصل معين ، يمتاز برجوعها إليه ، بل علمت ملاءمتها للشريعة ، بمجموع أدلة لا تتحصر في باب واحد» ألى وباعتبار النسل أحد هاته الضروريات ، فما من شك أن القرآن الكريم قد تضمن ما يحفظه من الاختلال ، كما تضمن طرقا، ومسالك تؤمن وجوده على أكمل الوجوه ، ليحيا

ومن هذا المنطلق ، يحسن التعرف إلى طبيعة الاختلال اللاحق بالنسل ، والتعرف أيضا على مسالك القرآن في حفظه.

#### أولا: طبيعة اختلال النسل:

يختلف الأصوليون و الفقهاء ، في التعبير عن الاختلال اللاحق بالنسل ، فتارة يعبرون عنه باختلاط النسب و النسل؛ كما في قواعد العز: « وجعل الرسول صلى الله عليه وسلم ، الزنا بحليلة الجار ، تلو قتل الأولاد في الحديث السابق ، (أي الذنوب أعظ من مفاسد الزنا كاختلاط المياه .......3».

ما الموافقات: الشاطبي، (د.ط) ( لبنان ، دار المعرفة (د.ت)) ج $_1$ ،  $_1$ ،  $_2$ 0.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب التفسير، باب قوله تعالى: " فلا تجعلوا لله أندادا وانتم تعلمون، وباب قوله: و الذين لا يدعون مع الله الأها أخر، وفي كتاب الأدب، باب قتل الولد خشية أن يأكل معه، وكتاب الحدود، باب إثم الزناة، وكتاب الديات باب قوله تعالى: ومن يقتل مؤمنا متعمدا، وكتاب التوحيد باب قول الله تعالى: ياايها الرسول بلغ ما انزل التوحيد باب قول الله تعالى: ياايها الرسول بلغ ما انزل إليك؛ وأخرجه مسلم بنفس اللفظ: كتاب الإيمان، باب كون الشرك اقبح الذنوب، وبيان أعظمها بعده. قواعد الأحكام في مصالح الأنام: العز بن عبد السلام، (د.ط) (لبنان، مؤسسة الريان، 1990م) ج1، ص 46.

النين طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_15

ويقول آخر: « و النسب محفوظ بتحريم الزنا، المؤدي إلى اختلاط الأنساب، وبتحريم كل ما يؤدي إلى اختلاطها»<sup>1</sup>.

وتارة يعبرون عليه بالشك، و الاشتباه في النسل، أو النسب:

يقول ابن عاشور: « ....علاوة على ما في ظاهره من إقرار نظام العائلة ، ودرء أسباب الخصومات الناشئة عن الغيرة المجبولة عليها النفوس ، وعن تطرق الشك من الأصول، في انتساب النسل إليها ، والعكس »<sup>2</sup>.

ويقول جمال الدين عطية: «وفي المجتمعات الإباحية المعاصرة، أصبح مألوفا شك كل من الأصل، والنسل، في صدق انتساب الثاني إلى الأول، و ترتب على ذلك، فتور العلاقة الجبلية، وما ينتج عن ذلك من ضعف الأسرة، وتفككها» $^{8}$ .

وقد يعبر عنه بهلاك النسل و انقطاعه ، وبهذا التعبير جاء القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَيُهْلِكَ ٱلْحَرَثَ وَٱلنَّسَلَ ۗ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴾ [البقرة:205]، وفي قوله أيضا: ﴿ وَتُقَطَّعُونَ ٱلسَّبِيلَ ﴾ [العنكبوت: 29]؛ أي النسل على أحد التفسيرين .

وعبر الشاطبي في الموافقات، بالعدم فقال: «لو عدم النسل، لم يكن في العادة بقاء 4»، فهذه نماذج لتلك التعابير التي استخدمها العلماء للدلالة على اختلال النسل.

وعلى ضوء ما تقدم، يمكن إدراك طبيعة الاختلال اللاحق بالنسل؛ فهو:

أ- إما بالشك فيه: ويدخل ضمنه كل من الاختلاط، و الاشتباه؛ لأنهما يفضيان إليه، يقول ابن خلدون في اختلاط الأنساب، كيف يقع: « اعلم أنه من البين أن بعضا من أهل الأنساب، يسقط إلى أهل نسب آخر، بقرابة إليهم، أو حلف، أوولاء، أولفرار من

مقاصد الشريعة الإسلامية في الشهادات: بركات احمد بن ملحم ، ط1 ( الأردن – دار النفائس، 2005م ) 0.05

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. مقاصد الشريعة الإسلامية: ابن عاشور، (د.ط) (تونس، الشركة التونسية للتوزيع، (د.ت)) ص 162

نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية: جمال الدين عطية، ط1 (سورية ، دار الفكر ، 1422 هـ) ص 151.

 $<sup>^{4}</sup>$ . الموافقات، ج<sub>2</sub>، ص 17.

المَيْنَ الله عنه اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_16

قومه بجنایة أصابها ، فیدعی بنسب هؤلاء، ویعد منهم فی ثمراته، من النعرة، والقود  $^1$ ، وحمل الدیات، وسائر الأموال؛ وإذا وجدت ثمرات النسب، كأنه وجد ، لأنه لا معنی لكونه من هؤلاء ، ومن هؤلاء ، إلاجریان أحكامهم، و أحوالهم علیه ، وكأنه التحم بهم؛ ثم إنه قد یتناسی النسب الأول بطول الزمان، ویذهب أهل العلم به، فیخفی علی الأكثر  $^2$ .

هذه إحدى الصور التي تؤدي إلى اختلاط الأنسباب بعد وجودها، وثبوتها ، وهناك من الصور ما تخل بها قبل الوجود،ومثل الصورة الأولى، ما ذكره ابن خلدون، من الولاء، و الحلف، و الفرار، أيضا يضاف إليها التبني، الذي عرف في الجاهلية، وحرمه الإسلام ، ومثل الثانية ، الزنى ، والقذف ، والنكاح في العدة، و غيرها.

ب- وإما أن يكون اختلاله بالعدم المباشر ، و هو المعبر عنه بالفناء، أو الهلاك، أو الانقطاع، ومن الأسباب المؤدية إليه: وأد البنات ، الاختصاء ، اللواط ، الرهبانية وغيرها

.

وإن المتأمل إلى هذين العاملين ( الشك والعدم ) ، يجد أن الأول منهما، يؤول إلى الثاني؛ بمعنى أن اختلاط النسل بالشك فيه، يؤول به إلى العدم، وفي ذلك يقول الرازي: « وأما النسب فهو محفوظ بشرع الزواج، عن الزنا؛ لأن المزاحمة على الأبضاع، تقضي إلى اختلاط الأنساب، المفضي إلى انقطاع التعهد عن الأولاد ، وفيه التوثب على الفروج، والتغلب، و هو مجلبة الفساد و التقاتل»  $^{8}$ ؛ وفي المعنى نفسه يقول آخر: « و الزنى يفضي إلى اختلاط الأنساب ، ثم إلى فناء النسل»  $^{4}$ ، فقد اتضحت العلاقة الرابطة بين الشك و العدم؛ حيث إن الشك في النسل، يزيل من الأصول الباعث الجبلي على العناية و القيام على شؤونه ، مما يؤول به إلى الفناء بانقطاع الصلات والأرحام ، المفضى إلى النقاتل .

<sup>1.</sup> النعرة: من نعر، و النعرة، الخيشوم، أو صوت الخيشوم، ثم استعير للمروءة و الأنفة؛ والقود: قتل النفس، و هو القصاص؛ ينظر: لسان العرب: ابن منظور، (د.ط) ( بيروت ، دار بيروت (د.ت)) ج5،مادة (نعر)؛ ج5،مادة (قود).

<sup>.</sup> مقدمة ابن خلدون، (د.ط) ( لبنان ، دار الأرقم ،( د.ت) ) -2

<sup>.</sup> المحصول : الرازي، ط13 ( لبنان ، دار الرسالة ، 1997م ) ج $_{5}$  ، ص $_{160}$ 

سد ذرائع الزنى للمحافظة على النسل: محمود صالح جابر، ط1 ( الأردن ، دار النفائس، 1994م ) ص 43.

#### المُنكِن طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_\_17

وفي هذا يقول ابن عاشور: «وقد يفضي بعض ذلك الاختلال ، إلى الاضمحلال الآجل ، بتفاني بعضها ببعض ، أو بتسلط العدو عليها ، إذا كانت بمرصد من الأمم المعادية ، أو الطامعة في الاستيلاء عليها»  $^1$ .

و خلاصة ما تقدم أن طبيعة اختلال النسل ، ترجع إلى الشك المفضي إلى العدم الآجل ، أوتكون بالعدم المباشر .

#### ثانيا: المسالك القرآنية في حفظ النسل

نص القرآن على مجموعة من الأحكام ، تؤمن للنسل كماله إيجادا و إبقاء ، وفق مقصود الشريعة فيه ، تتوعت تلك الأحكام من عقدية ، إلى أخلاقية ، إلى عبادية ، وعادية ، و انتظمت في خطة تدرجية متناسقة ، ومحكمة ، هاته الخطة المنتظمة ، هي ما يجيب عن السؤال، كيف حافظ القرآن على هذا المقصد ؟

فباستقراء آي القرآن الكريم، وجد أن تلك الأحكام المختلفة، انتظمت عبر ثلاثة مسالك، و هي: المسلك الوقائي، والمسلك العلاجي، ومسلك محو الأثر.

#### أ- المسلك الوقائى:

الوقاية في اللغة: من الفعل وقي ، ووقاه؛ أي صانه، والتوقية، الكلاءة والحفظ واتقيت الشيء؛ أي حذرته، و الاسم التقوى 3.

ويقصد بالمسلك الوقائي هنا، مجموع السبل التي وضعها القرآن لحفظ النسل؛ والتي تحول دون الوصول إلى وقوع الإخلال به، (بالشك أو العدم)، أو بمظهر من مظاهره، في مراحل سابقة 4.

<sup>1.</sup> مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور، ص79.

 $<sup>^{2}</sup>$ . الكلاءة: من كلاه ، كلاءة ، وكلاء ، حفظه؛ مختار الصحاح: الرازي ، (د.ط) (بيروت ، الجزائر ، دار الكتاب العربي ، دار الأصالة ، 2005م) مادة (كلاً ).

<sup>3.</sup> ينظر: القاموس المحيط: الفيروز آبادي ، (د.ط) (لبنان ، دار الجيل ، (د.ت)) ج4،فصل الواو ، ، ، باب الواو والياء.

<sup>4.</sup> ينظر : حفظ العرض في القرآن الكريم ، صونيا وافق ( رسالة دكتوراه، الكتاب و السنة ، جامعة الأمير عبد القادر قسنطينة ، 2004م ) ص100.

النين طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_18

فهو إذا حاجز من الأحكام، يقف بين النسل، و بين أسباب اختلاله ، وإن أهم ما يميز هذا المسلك ، أن أحكامه عامة، وشاملة لكل أفراد المجتمع ، و لا تختص بفئة دون أخرى.

ويكتفى بهذه الفكرة الأولية عن المسلك الوقائي ، وستضبط حدوده في الفصل الموالى، بشئ من التفصيل و الاحاطة؛ لأنه موضوع دراسته.

#### ب- المسلك العلاجي:

سبق القول في انتهاج القرآن للمسلك الوقائي ، كآلية أولية للحفاظ على النسل، حتى إذا ما اختل هذا المسلك ، ووقع ما كان يتوقى منه، انتهج مسلكا آخر، يتتاسب مع هذا الحال ، وهو المسلك العلاجي.

فلم يشأ عز وجل أن يفاجئ عباده بأعباء العلاج ، بل سلك بهم مسلك الوقاية؛ ليحول بين الإنسان بحيوانيته ،وبين ما يخل بنسله ، فإن تجاوزه وأخل به، عالجه بما يناسبه أ. فيسلك القرآن عند وقوع هذا الخلل أحد مسلكين:

- إن كان الخلل مما يمكن تداركه ، تداركه فورا ، كما هو الشأن في رد أنساب الأبناء إلى آبائهم الحقيقيين ، عند وقوع التبني .

- وإن كان مما لا يمكن تداركه ، سلك معه مسلك العقوبة ، ممثلة في الحدود أو التعازير ، والحدود يعبر بها عن العقوبات المقدرة، التي جعلها الشارع جزاء لاختلال أحد الضروريات²، ومما يتعلق بالنسل منها : حد الزنا ، وحد القذف.

أما التعازير فهي عقوبة غير مقدرة، وجبت حقا لله تعالى، أو للآدمي، في معصية ليس فيها حد ولا كفارة<sup>3</sup>، ومن تلك التعازير مثلا: التعزير على جريمة اللواط.

<sup>1.</sup> ينظر: المبادئ الشرعية في أحكام العقوبات في الفقه الإسلامي: عبد السلام محمد الشريف العالم، ط2 (مالطا، شركة ألقا، 2002م) ص ص37/36.

<sup>2000 ،</sup> ينظر : تبيين الحقائق ، الزيلعي ، ط1 ( لبنان ، دار الكتب العلمية ، 2000م ) ج $_{3}$  ص 163 المبادئ الشرعية في أحكام العقوبات، ص45.

<sup>357.</sup> ينظر: الأحكام السلطانية الماوردي، ط1 ((د.م)، المكتب الإسلامي، 1996م) ص357؛ الموسوعة الفقهية: وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية، ط2(الكويت،(د.ت)) ج12، ص254.

المُنكِن طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_\_19

مع التنبيه إلى أن العقوبة العلاجية لهذا الاختلال، لا تقتصر على الجانب الدنيوي فحسب، بل هناك عقوبات أخروية، كتلك العقوبات المترتبة عن التبرج، والخلوة بالأجنبية، وغيرها .

ولئن كانت التدابير الوقائية شاملة لكل أفراد الأمة ، وفي مختلف أمورهم ، فإن التدابير العلاجية، فردية وشخصية، تختص بمن وقع منهم الخلل فقط ، و بذا تفترق تدابير الوقاية عن تدابير العلاج.

هذا بالنظر إلى العلاج من وجهة فردية، و إلا فإن مسلك العلاج، يعد وقائيا أيضا من المنظور الاجتماعي، ففي إقامة تلك العقوبات، زجرا للناس ممن لم يقع فيها، عن ارتكابها، وهنا يتجلى جانب الوقاية فيه.

فالعقوبات موانع قبل الجرم ، زواجر بعده؛ أي أن العلم بوجودها يمنع الإقدام عليه ابتداء، وايقاعها بعده، يمنع من العودة إليه، فمجرد العلم بترتب العقوبة عن الفعل، يعد وقاية من ارتكابه ، وكذلك الأمر عندما تنفذ العقوبة، فإنها تقى شر العودة إليها.

« فللعقوبة غرضان: غرض قريب ، وغرض بعيد؛ فالغرض القريب أو العاجل ، هو إيلام المجرم لمنعه من العودة إلى ارتكاب الجريمة ، ومنع الغير من الاقتداء به ، والغرض البعيد أو الآجل ، هو حماية مصالح الجماعة  $^1$  ، ويدخل في مصالح الجماعة ، مصلحة حفظ النسل لا محالة .

وعليه فإن مسلك العلاج، هو علاجي على المستوى الفردي، وقائي على المستوى الاجتماعي.

#### ج- مسلك محو الأثر:

ما من شك أن للجرائم المخلة بالنسل. وإن عوقب عليها. وقعا كبيرا على مستوى الأفراد و المجتمع كلية، إذ بها تهتز أواصر الأخوة الإنسانية فيتباغض الجاني و المجني عليه ،ويعم المجتمع ضجة كبرى في استتكارها، فتشيع بذلك أخبار الفواحش.

<sup>1.</sup> العقوبة في الفقه الإسلامي : احمد فتحي بهنسي ، ط5 ( مصر ، دار الشروق ، 1983م) من 18.

النين طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_\_20

وأمام هذا الوضع ، يسلك القرآن مسلكا آخر ، بعد جبره للخلل، فيعمل على إزالة كل أثار الجريمة، ليعود الوضع كما قبل وقوعها، وهذا المسلك هوما اصطلح عليه مسمى: "مسلك محو الأثر"

إن منهج القرآن في القضاء على آثار اختلال النسل، يشمل جانبين: جانب فردي، وجانب اجتماعي.

- أما الجانب الفردي: فمنه ما يتعلق بجهة الجاني، ومنه ما يتعلق بجهة المجني عليه.

. فمن جانب الجاني: يحثه القرآن على المسارعة إلى التوبة، والاستغفار من الذنوب، ويرغب في ذلك بآيات عديدة، تزيل اليأس و القنوط، وتفتح الأمل في العودة إلى الطريق المستقيم ومنها:

قوله تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلَّيْلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّ اَتِ اللَّيِّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْلَهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلُلُولُ اللَّهُ اللللْلُلُلُلُلُ اللَّلْمُ اللللْلُلُلُلُ اللَّلْمُ الللْلُلُولُ الللْلُلُولُ اللَّلْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللِّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللللِّهُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْم

وفي سبب نزول الآية يقول ابن كثير: « عن ابن مسعود، أن رجلا أصاب من امرأة قبلة، فأتى النبي علم فأخبره، فأنزل الله: ﴿. وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفِي. ﴾ الآية ، فقال الرجل: يارسول الله ألي هذا؟ قال الجميع أمتي كلهم» 1.

من ذلك أيضا قوله: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ ٱهْتَدَىٰ ﴾ [طه: 82]، ومنها قوله: ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَرَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيَّاتِهِمْ حَسَنَتٍ ﴾ [الفرقان: 70]

« ظاهر هذه النصوص، يدل على أن من تاب إلى الله توبة نصوحا ، و اجتمعت شروط التوبة في حقه ، فإنه يقطع بقبول الله توبته، كما يقطع بقبول إسلام الكافر إذا

<sup>1.</sup> تفسير القرآن العظيم: ابن كثير، ط1 (لبنان، دار ومكتبة الهلال،1990م) ج3، ص266؛ والحديث أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب الصلاة كفارة، وكتاب التفسير، باب قوله وأقم الصلاة؛ وأخرجه مسلم: كتاب التوبة، باب أن الحسنات يذهبن السيئات.

مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعَالِلُ النَّسِلُ ومسالكُ القرآنِ في حفظه \_\_\_21

أسلم ، إسلاما صحيحا ، وهذا هو قول الجمهور»<sup>1</sup>، وفي هذا المعنى جاء قوله على: (إن الله عز وجل يبسط يده باللهل، ليتوب مسيء الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها)<sup>2</sup>.

فدل على أن السيئات تمحى بالحسنات، وحديث المرأة التي رجمت، وأخبر الرسول بصدق توبتها<sup>3</sup> ، خير دليل على زوال آثار الجرم عن الجاني.

- ومن جانب المجني عليه ، أو المتضرر؛ فيحثه القرآن في هذا المسلك على دفع السيئة بالتي هي أحسن، وليس بالحسنة فحسب؛ كما يحث على العفو، والصفح، والتجاوز عن الخطايا ، فيقول: ﴿ ٱدۡفَع بِٱلَّتِي هِيَ أَحۡسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَهُۥ عَدَ وَةُ كَأَنَّهُۥ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ [فصلت: 34].

وعنه ﷺ:(ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبدا بعفو الاعزا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه).

ولئن كانت النصوص المتقدمة، عامة في التجاوز عن الظلم و الاعتداء؛ فإن في القرآن ما يختص بالعفو عمن جنى على عرض أخيه، وقد ورد ذلك في سورة النور: ﴿ وَلاَ يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَتُواْ أُولِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَاللَّهُ لَكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤَتُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ في سَبِيلِ ٱللَّهِ لَكُمْ وَٱللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ النور:22].

وهذه الآية نزلت في الصديق رضي الله عنه ، حين حلف أن لا ينفع مسطح بن أثاثه بنافعة أبدا، بعدما خاض في حديث الإفك ، فلما أنزل الله براءة عائشة أم المؤمنين، وأقيم الحد على من أقيم عليه ، وتاب الله على من تكلم من المؤمنين، رغب المولى تبارك

<sup>1.</sup> جامع العلوم و الحكم: ابن رجب الحنبلي ، (د.ط) (لبنان ، دار الكتب العلمية، (د.ت)) ص144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه مسلم: كتاب التوبة ، باب قبول التوبة من الذنوب وان تكررت الذنوب و التوبة.

<sup>3.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الحدود ، باب من اعترف على نفسه بالزني.

<sup>4.</sup> ينظر: حفظ العرض في القرآن الكريم ، ص149.

<sup>5.</sup> أخرجه مسلم: كتاب البر و الصلة و الآداب ، باب استحباب العفو و التواضع.

المَيْنَ الله عنه اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_\_22

وتعالى، أبا بكر في النفقة و التفضل على مسطح، لأنه كان ابن خالته وكان ينفق عليه فقال: ﴿ أَلا تُحُبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ ۗ ﴾ فإن الجزاء من جنس العمل، فالمعنى إن تغفر لمن أذنب إليك، يغفر الله لك ، وإن تصفح عنه، يصفح الله عنك، وبذلك طابت نفس الصديق ، ورجع عن قوله، وقال: " والله لا أنزعها عنه أبدا".

هذه الصورة تمثل أسمى درجات العفو، حيث يصل فيها المتضرر إلى الإحسان بمن أضر به.

« فبعد العقوبة، يفتح باب الصفح واسعا أمام المتضرر من الجريمة، فلا يمنع معروفا، ولا يؤذي الآخرين ، بل يتجاوز ذلك إلى حد الإحسان إليه»<sup>2</sup>، فأي أثر يبقى للجريمة بعد هذا السمو في المشاعر و الأخلاق.

#### - من الجانب الاجتماعي:

يتابع القرآن في هذا المسلك آثار اختلال النسل إلى أبعد الحدود، فلا يكتفي بعقوبة الجاني وتوبته، وبعفو المتضرر، بل يتتبع آثاره في أفراد المجتمع كاملا من خلال الآتي : 1 اعتبار الجاني فردا صالحا في المجتمع ، بعد إقامة الحد عليه وحسن توبته، «فالزاني المحدود، يرفع عنه الوصف بمجرد وقوع الحد، فلا يجوز لأحد تتاوله بالحديث بما بدر منه»3.

ومن ذلك أن لا يقال للزاني ، يا زاني ، وللقاذف ، يافاسق ، وما إلى ذلك من العبارات، قياسا على رد الرسول على اللاعنين للمحدود في الخمر بقوله: (لا تقولوا هكذا لا تعينوا عليه الشيطان) ، «فلا يفتح باب التجاوزات اللفظية، فيصير المجتمع مسرحا لتبادل الشتم، والتعيير بالفسق، ليهون به أمر الدين كله» 5.

ومن ثمة تبرأ ذمة الجاني أمام المجتمع ، فلا يعد بينهم متهما ، ولا يتعرض عرضه لما يشينه ، أو ينقصه.

 $<sup>^{1}</sup>$ . ينظر: تفسير ابن كثير، ج $_{4}$ ، ص $^{236}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. حفظ العرض في القرآن الكريم ، ص146.

<sup>3 .</sup> المرجع نفسه، ص145.

<sup>4.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الحدود ، باب الضرب بالجريد و النعال.

حفظ العرض في القرآن الكريم، ص146.

عَنِينَ طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه \_\_\_23

2- النهي عن شيوع أخبار الفواحش: إن الأثر الذي يخلفه انتشار أخبار الفواحش في المجتمع ، يشوش جو الأمن و الاستقرار، و يخلق النفور والتباغض بين أفراده، وبذلك يكون ممهدا لوقوع الجريمة.

لهذا جاء الوعيد شديدا في سورة النور: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي اللَّهُ اللهِ النور: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَحِشَةُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَحْرَةِ ۚ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النور: 19].

وجعل الوعيد على المحبة لشيوع الفاحشة في المؤمنين، تتبيها أن محبة ذلك تستحق العقوبة، لأن محبة ذلك، دلالة على خبث النية نحو المؤمنين $^1$ .

ولا يتصور أن النهي متعلق بالشيوع للأخبار الكاذبة فحسب، بل حتى الواقعة منها فعلا، فهي داخلة في النهي ، فلا يزال الناس يتذكرون خبر الفاحشة، و ألسنتهم تلوكها، حتى لا يكاد أن يمحي وقعها ، وأثرها، لا من جهة الجاني ، ولا من جهة المتضرر ،فكان بذلك النهي عن تداول أخبار الفواحش صدقا أو كذبا ، من أهم السبل لمحو آثار الخلل .

هذا تصور عام لطبيعة اختلال النسل ، وللمسالك القرآنية في حفظه ، ليُختار أول هاته المسالك ، وهو المسلك الوقائي، لإبراز أهم ما جاء بشأنه في القرآن، وكيف جاء هذا المسلك؟

<sup>1.</sup> التحرير والتنوير: ابن عاشور، (د.ط) (تونس، دار سحنون للنشر والتوزيع، 1997م) ج18، ص184.

ويتضمن مبحثين:

\_ المبحث الأول: مفهوم الوقاية

\_ المبحث الثاني: مفهوم النسل

المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن الكريم ، عنوان يتمركز الحديث فيه حول بيان تدابير القرآن في العمل على تجنيب النسل الإنساني الأسباب والعوامل المؤدية إلى اختلاله، حتى لا يصير إلى اضمحلال و فناء.

ولهذا فإنه من الأهمية، أن يتقدم الحديث فيه، بإعطاء تصور شامل لمصطلحات العنوان الرئيسية في هذا الفصل ، لأن الحكم على الشئ، فرع عن تصوره ، فيتناول بإذن الله تصورا عن الوقاية و النسل، من خلال مبحثين:

المبحث الأول : مفهوم الوقاية

- المبحث الثاني: مفهوم النسل

الفصل الأول: تحديد المفاهيم \_\_\_\_27 المبحث الأول: مفهوم الوقاية

ترتكز الدراسة في هذا المبحث، حول مفهوم مصطلح الوقاية، وأبعاده، من خلال التعريف بها، في اللغة، وفي اصطلاحات مختلف العلوم و الفنون؛ ثم صياغة تعريف يربط بينها و بين موضوع النسل ، كما يمكن من إدراك أهميتها، ومعرفة تطبيقاتها في المباحث الشرعية، وذلك ما سيتبين من خلال المطلبين التاليين:

المطلب الأول: تعريف الوقاية وأهميتها

المطلب الثاني: المباحث الوقائية في الشريعة الإسلامية

المطلب الأول: تعريف الوقاية وأهميتها

الفرع الأول بتعريف الوقاية لغة

في المعاجم اللغوية، في مادة "وقى" ومشتقاتها، يلاحظ أنها تطلق على معان منها:

1- الصيانة و الحفظ: يقال وقى الشئ ، وقيا ، ووقاية، ووقاية صانه عن الأذى وحفظه، و في القرآن الكريم من هذا المعنى: ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوَاْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ فَارًا ﴾ [التحريم:6].

2- الخوف و الحذر و الخشية: اتقى الشئ تقية ، وتقاة؛ حذره وخافه ، وفي هذا المعنى تدخل التقية عند بعض الفرق الإسلامية، التي هي إخفاء الحق، ومصانعة الناس.

3- الستر و الغطاء: فما تضعه المرأة فوق غطاء الرأس، يسمى وقاية.

4- الشجاعة: فيقال للرجل موقى؛ أي شجاع.

5 - الأوقية بالضم؛ سبعة مثاقيل، كالوقية، بالضم وفتح المثناة التحتية مشددة ، وأواقي وأواق جمعها 1.

1. ينظر: لسان العرب،  $_{15}$  ، مادة (وقى)؛ القاموس المحيط:  $_{4}$  فصل الواو ، باب الواو و الياء؛ تاج العروس : الزبيدي (د.ط) ( لبنان ، دار صادر ، (د. ت))  $_{50}$  مادة (وقى)؛ مختار الصحاح ، مادة (وقى)؛ القاموس الفقهي لغة واصطلاحا: سعدي أبو جيب، (د.ط) ( سورية ، دار الفكر ، 2003م)  $_{50}$  من  $_{50}$  .

ومما استعرض من معاني في مادة وقى، يتبين أن الأصل اللغوي في وضع هذه المادة، هو الحفظ و الصيانة، ثم استعير ليدل على المعاني الأخرى، والمعنى الأصلي هو ما يخدم البحث.

#### الفرع الثاني: تعريف الوقاية اصطلاحا

مصطلح الوقاية، مصطلح تتجاذبه فنون وعلوم عدة، إلا أنه في جميع تلك الاستعمالات لا يخرج عن معناه اللغوي، و هو الحفظ، و الصيانة، و الحماية، على أن ما يفرق بينها هو ما تتعلق به الوقاية؛ أي موضوعها ، فلنتعرف على تلك الاصطلاحات المختلفة للوقاية.

أولا: الوقاية في غير علوم الشريعة: و يختار من ذلك ثلاثة علوم:

1- في علم الطب: وهو من أقدم العلوم استعمالا لهذا المصطلح بلفظه، وتعني عندهم جملة الوسائل، التي تهدف لحماية الفرد و المجتمع، من غائلة المرض و مضاعفاته، والغرض النهائي لها، هو إطالة عمر الإنسان، ورفع مستواه الصحي1؛ فالوقاية الطبية مرتبطة أساسا بالمرض، وما يؤدي إليه، أما الوسائل المحققة لذلك فمنها: النظافة، الرياضة ، التوسط و الاعتدال في الأكل و الشرب و النوم ...وغيرها

ب- أما في علم الاجتماع: فهي إجراءات يصفها المختصون، للحد من الظواهر الاجتماعية غير المرغوب فيها ، وتعرف بأنها: " الإجراءات التي يتخذها الأخصائيون الاجتماعيون، للتقليل و الحد من الظروف الاجتماعية، و السيكولوجية، أو أي ظروف تعرف بأنها تسبب أو تساهم في أمراض بدنية، أو نفسية<sup>2</sup>، وفي علم الاجتماع تتخذ الوقاية مستويات ثلاثة:

<sup>1.</sup> ينظر: الموسوعة الطبية الفقهية: أحمد محمد كنعان ،ط1 ( لبنان ، دار النفائس، 2000م) ص941 مبادئ الصحة و السلامة العامة: محمد توفيق خضير ، ط1 ( عمان ، دار صنعاء، على 137 مبادئ الحقائق الطبية في الإسلام: عبد الرزاق الكيلاني ، ط1 ( عمان ، مكتبة دار الرسالة الحديثة ، 1996م) ص73؛ الطب الوقائي في القرآن الكريم: خليل قدور شومان ،ط1 (الأردن ، دار الكتاب ، 2004م) ص13.

فاموس الخدمة الاجتماعية: احمد شفيق السكري، (د.ط)((د.م)، دار المعرفة الجامعية،  $^2$ . قاموس الخدمة الاجتماعية: احمد شفيق السكري، (د.ط)(د.م)، ص394.

1- وقاية أولية: وهي إجراءات تُتخذ لمنع ظهور، أو تواجد الظروف التي تتتج عنها أمراض أو مشاكل اجتماعية 1.

2 وقاية ثانوية:وهي الجهود و الأتشطة، التي تبذل للحد من توسع مشكلة، أو المعاناة منها، من خلال التحديد المبكر للحالات، و العلاج المبكر لها، وعزل المشكلة لتقليل تأثيرها على الآخرين، أو على الموقف<sup>2</sup>.

5 وقاية من المستوى الثالث: وهي جهود تأهيلية، يؤديها الأخصائيون الاجتماعيون، أو مهنيون آخرون، لمساعدة العميل الذي يعاني فعلا من مشكلة، لكي يتعافى من آثارها، وتقويته للحيلولة دون عودة المشكلة مرة أخرى؛ و معظم أشكال التدخل العلاجي، تعتبر وقاية ثلاثية $^{5}$ .

و المتأمل للمستويات الثلاث في الوقاية يجد أنها تمتاز بالتدرج؛ كما أن المستوى الثالث منها، يتطابق مع ما ذكر في التمهيد، من كون مسلك العلاج داخلا في مسلك الوقاية على المستوى الاجتماعي.

ج- و تستخدم الوقاية في القانون أيضا، حيث يعتبر علم الوقاية في القانون، أحد فروع علم الإجرام، ويرتبط بالفعل الذي يجرمه القانون، فيتخذ المشرع إجراءات تحول دون وقوع الجرائم.

وعلى ذلك ، فإن الوقاية من الجريمة في القانون، تعني محاولة منع تكوين الشخصية الإجرامية ، وبالتالي منع الوقوع في الجريمة، أو منع تكرارها ممن اقترفها، فتحاشي الوقوع في الإجرام، هو الوقاية ،وتفادي العودة إليه، هو التقويم، معتمدة في ذلك، على استئصال الأسباب المؤدية للجريمة، منها العوامل الوراثية ، مكافحة العوامل المساعدة، كالجنس و المخدرات ، وتوفير السكن، وتحسين حال الأسرة...وغيرها 4.

قاموس الخدمة الاجتماعية ، ص396.

 $<sup>^{2}</sup>$ . المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

<sup>3.</sup> المرجع نفسه، ص 531.

<sup>4.</sup> ينظر: داء الجريمة سياسة الوقاية و العلاج: على محمد جعفر، 4 ( لبنان ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، 2003م) ص200؛ الجريمة أسبابها مكافحتها: عمر محي الدين جوري، 4 ((د.م) ، دار الفكر ، 2003م) ص15؛ وقاية الإنسان من الوقوع ضحية الجريمة: أحمد عبد اللطيف الفقي، 4 (مصر ،دار الفجر ،2003م) ص130.

و الجدير بالذكر، أن السياسة الوقائية في محاربة الجرائم، حديثة التكوين في القانون الوضعي، مقارنة بالسياسة العقابية العلاجية ، وذلك بالنظر إلى مدى تطبيق هاته السياسة في دول العالم ، إذ تعتبر هاته السياسة تحولا جديدا في مجرى التشريع الوضعى.

إن هذا التحول ما زال في بدايته، قياسا إلى عدد الدول التي أخذت به، رغم أن هناك من الدول من عمدت إلى وضع سياسة وقائية عامة؛ إلا أن غالبية الدول ما زالت وفية للسياسة الوقائية التقليدية ( العقاب )، التي اعتمدتها وسارت عليها أ، لتبقى الوقاية بصفة عامة، لا تتعدى توصيات، ومقترحات المؤتمرات، و الندوات العالمية ، ولم ترق لدرجة التنصيص عليها، في الدساتير الدولية.

#### ثانيا: الوقاية في المجال الشرعي

إذا كانت الوقاية في الطب، مرتبطة بالمرض البدني، أو النفسي؛ وفي علم الاجتماع، بالآفات الاجتماعية؛ و في القانون بالجريمة، فإلى ماذا تتوجه الوقاية في الشرع؟

إن الوقاية مصطلح قديم في المجال الشرعي، عرف مع بدايات نزول الوحي ، إلا أنه لم يرد باللفظ ذاته ، وإنما بلفظ " التقوى" و الأفعال المشتقة منها ، حيث جاءت عدة آيات قرآنية، وأحاديث نبوية، تحث عليها ومن ذلك:

\* قوله تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقَوَىٰ ﴾ [البقرة:197] ، وقوله أيضا: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوىٰ ﴾ [المائدة:2] ، وفي سورة العلق: ﴿ أَوْ أَمَرَ بِٱلتَّقُوىٰ ﴾ [العلق:12]، وغيرها من الآيات التي ورد فيها هذا اللفظ، أو أحد مشتقاته.

\_

<sup>107 .</sup> ينظر عولمة الجريمة رؤية إسلامية في الوقاية : محمد شلال العاني ، (كتاب الأمة ، العدد 107 سنة 1426 هـ ، وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية ، قطر ) ص30.

\* و مما ورد في السنة من الدعوة إلى التقوى ،ما رواه البخاري، أن رسول الله الله قال: (اتقوا النار ، ثم أعرض وأشاح، ثلاثا، حتى ظننا أنه ينظر إليها، ثم قال: اتقوا النار و لوبشق تمرة؛ فمن لم يجد، فبكلمة طيبة)1.

- وفي حديث آخر: (التقوى هاهنا ، التقوى هاهنا ، التقوى هاهنا).

وقيل هي: «حجاب يجعله العبد بينه، وبين الذنب من العزم»4.

وهي أيضا: « حفظ النفس عما يشينها، ويعرضها للعقوبة، أو اللوم، وذلك بترك أسباب السخط، و العقوبة، وفعل الفرائض المنجية، التي تؤدي إلى النعيم، و الثواب، والفوز برضى الله»5.

وبعبارة أخرى: « امتثال المأمورات، واجتناب المنهيات» أو: « التجنب عن كل ما يؤثم، من فعل، أو ترك  $^{7}$ .

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الزكاة ، باب اتقوا النار ولو بشق تمرة ، وكتاب المناقب،باب علامات النبوة في الإسلام، وكتاب الأدب،باب طيب الكلام،وكتاب الرقاق ، باب من نوقش الحساب عذب وباب صفة الجنة و النار ، وكتاب التوحيد ، باب كلام الرب عز وجل يوم القيامة؛ وأخرجه مسلم: كتاب الزكاة ، باب الحث على الصدقة.

<sup>2.</sup> أخرجه مسلم: كتاب البر و الصلة ، باب تحريم ظلم المسلم وخذله.

التعريفات : الجرجاني ، ط1 ( لبنان ، دار الكتاب العربي ، 1405 هـ) ص  $^{90}$  .

<sup>4.</sup> القبس شرح موطأ مالك : ابن العربي : ط1 ( لبنان ، دار الغرب الإسلامي 1992م ) ج3، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. الأهداف العامة في سورة الحجرات: حسن رمضان فحلة ، ط1 ( الجزائر ، دار الهدى ، 1990م ) ص51.

<sup>6.</sup> شرح منح الجليل: عليش، (د.ط) ( (د.م)، دار صادر، (د.ت)) ج<sub>2</sub> ،ص3.

<sup>7.</sup> جامع العلوم الحكم، ص159؛ وينظر: الاحتياط: إلياس بلكا 10 ( لبنان ، مؤسسة الرسالة ناشرون ، 2003م ) ص120.

والملاحظ أن هذه التعاريف بالجملة، تتفق على معنى مشترك للتقوى، وهو أنها حماية للعبد، من الوقوع في المعصية، الموجبة للعقوبة ( دنيوية أو أخروية )، وذلك بالامتثال للأوامر، و النواهي.

كما يلاحظ أيضا أن مصطلح التقوى، يرتبط بالدرجة الأولى، بالجانب الديني، ومدى امتثال الإنسان له ، فيقال: إنسان تقي؛ أي ممتثل لأوامر الدين، واقف عند حدود الشرع ، و إلى هذا المعنى اتجهت عناية القدامى في مؤلفاتهم وتصانيفهم.

أما الدراسات الشرعية الحديثة، فقد استعمل فيها المعاصرون مصطلح الوقاية بلفظه، كما أنهم عددوا في استعمالاته، حسب التخصصات، و المجالات المراد دراستها في الشريعة الإسلامية ، فربطوها بموضوعات عدة.

فمثلا في إطار التربية الإسلامية ، تعرف التربية الوقائية في الإسلام بأنها: إجراءات ووسائل تربوية، تعمل على صيانة فطرة الإنسان، وحفظ المجتمع الإسلامي من كل الأمراض الحسية، والمعنوية؛ عن طريق أخذ الاحتياطات التي تمنع من التردي في خبائث العقائد، والأخلاق؛ حتى يبقى المجتمع طاهرا، بعيدا عن كل المفاسد1.

وهناك من ربطها بموضوع حفظ العرض في القرآن الكريم، فكانت الوقاية تعني في هذا الموضوع: « مجموع السبل، التي يتبعها القرآن لحفظ العرض، والتي تحول دون الوصول إلى الجريمة المخلة بالعرض، أو بمظهر من مظاهره، في مراحل سابقة...» 2. وغير ذلك من الموضوعات، كالوقاية الطبية في القرآن، وما إلى ذلك ...، ومن خلال التعاريف المتقدمة يستنتج أن:

1- أن الوقاية اصطلاح واسع الاستعمال، لا يختص بعلم أوفن معين ، إذ هي آلية لتجنب أي خلل، كيفما كان؛ كما أنها مرحلة أولية سابقة.

2- أن التقنية الوقائية، تقوم على أركان ثلاثة:

<sup>1-</sup> ينظر: التربية الوقائية في الإسلام: احمد ضياء الدين، ط1 ( الأردن ، دار الفرقان ، 2005م) ص28؛ التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها: خليل بن عبد الله الحدري، (د.ط) ( السعودية ، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي ، 1418هـ) ص ص48/47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. حفظ العرض في القرآن الكريم، ص 100.

أ- المتوقى منه: وهو الخلل، أو الضرر، أو المفسدة.

ب- الموقى: ويختلف باختلاف مجال الوقاية، فإن كان في الطب، كان الموقى جسم الإنسان ، وإن كان في علم الاجتماع، فالمجتمع، وهكذا، وهو بصفة عامة، ما يلحق به الضرر و الخلل.

ج- إجراءات الوقاية: وهي التدابير، أو الاحتياطات الحائلة بين الموقى، والمتوقى منه؛ ولما كان موضوع الدراسة متعلق بالنسل في القرآن الكريم.

فمن خلال ما توصل إليه، يمكن وضع تعريف للمسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن الكريم، وهو أنها: "إجراءات وتدابير ابتدائية، سابقة (عامة كانت أو خاصة)، وضعها القرآن حائلا، دون الإخلال بالنسل، أو أحد وجوهه".

#### الفرع الثاني : أهمية الوقاية

يؤكد القرآن و السنة، و الباحثون في مختلف العلوم و الفنون، التي تتتهج مسلك الوقاية، على أهميتها البالغة، وأنها تقدم على مسلك العلاج، حتى غدت الحكمة القائلة: "الوقاية خير من العلاج "، من المسلمات.

ويظهر في القرآن ما يؤكد أهميتها، من خلال التأكيد على التقوى منذ بدء الوحي، فقد وردت في مواضيع كثيرة لا يتسع المجال لحصرها ، ولكن لا أدل على أهميتها في القرآن، من أن الوقاية أو التقوى، كما نص عليها في بداية الوحي، فإنها كانت أيضا آخر ما نزل من الوحي، حيث قال تعالى في آخر آية نزلت: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللهِ ثُمَّ تُوفَى كُلُ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [البقرة: 281].

أيضا، فإن مدونات السنة، حافلة بأحاديث التقوى ، ولأهميتها، يفرد الإمام مالك بابا كاملا فيها ، وهو: "باب ما جاء في التقي"، علق عليه ابن العربي قائلا: « هذه ترجمة

\_

 $<sup>^{1}</sup>$ . القبس شرح موطأ مالك،  $^{2}$  ، ص $^{1}$  . القبس

عظيمة، أفردها مالك رضي الله عنه، دون غيره من المصنفين ، وعجبا لهم كيف أغفلوها، وهي عماد الدين»<sup>1</sup>.

وإنما عاب ابن العربي على المصنفين، إهمالهم لإفراد باب، أو كتاب في التقوى، والا، فان جميعهم قد خرجوا أحاديث في التقوى ، ولكنها جاءت مبثوثة في ثنايا الأبواب، و الكتب المختلفة.

وإن المستقرئ لكتاب الله، و السنة النبوية، يجد أن اهتمامهما بالوقاية، لم يقتصر على العناية بالتقوى المرتبطة بالتدين ، بل نجد فيهما اهتماما بالوقاية، في مختلف المجالات، ولكنها جاءت بالمعنى، وتستفاد بالاستنباط.

فلو أخذت مثلا، الوقاية الطبية في القرآن، لظهرت « عناية القرآن الكريم بالناحية الوقائية، أكثر من الناحية العلاجية، مما يدل على أهمية الوقاية في نظر القرآن الكريم، وبالإمكان استخلاص نظرية طبية وقائية، متكاملة الجوانب، من خلال المنظور القرآني، لهذا الجانب الصحى الهام»<sup>2</sup>.

والأمر ذاته بالنسبة للسنة النبوية، فإن أحاديث الوقاية في مجال الطب، هي أكبر قسم من أحاديث العلاج، و التطبيب<sup>3</sup>.

وبذلك بلغت الوقاية شأوا كبيرا في القرآن، و السنة، سواء في إطار الحديث عن التقوى، أو عن الوقاية بصفة عامة ، «حتى أصبح اهتمام الإسلام بالجانب الوقائي، يفوق بشكل أكبر اهتمامه بالجانب العلاجي، وهذا ما يجعل المنهج الإسلامي منفردا على سائر المناهج، ذات المنحى العلاجى، المرضى» 4.

«ولا نبالغ إذا قلنا، أن الشريعة الإسلامية، هي شريعة وقائية بالدرجة الأولى، فاهتمامها بالوقاية من الانحرافات، والسقطات، والآفات، هو أضعاف اهتمامها

<sup>1 .</sup> القبس، ج2، ص 1176.

 $<sup>^{2}</sup>$  . الطب الوقائي في القرآن ، ص  $^{2}$ 

<sup>3 .</sup> ينظر: الحقائق الطبية في الإسلام ، ص 73.

<sup>4.</sup> التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، ص31 ، نقلا عن التربية الوقائية في الإسلام: فتحى يكن، ص35.

بمعالجتها، والأحكام و المبادئ، والتدابير الوقائية فيها، أضعاف أحكام التدابير العلاجية»1.

هذا ولقد برز الاهتمام بالوقاية على الصعيد الدولي، من خلال الكثير من البحوث العلمية، والمؤتمرات الدولية، والإقليمية، وفي مختلف المجالات، كالطب، والقانون، والبيئة ...وغيرها، ومن ذلك مثلا، مؤتمر كاراكاس عام 1980م، وخطة عمل ميلانو عام 1985م، أيضا أنشأت مصالح طبية متخصصة في الوقاية، في مختلف الدول².

ولاشك أن الأهمية التي تحظى بها الوقاية، ترجع لكونها المرحلة الأولى، والأسبق ولا أدل على ذلك في القرآن، مما جاء في قصص أنبياء الله مع أقوامهم، حيث كانت التقوى، أول ما بدأت به دعواتهم لأقوامهم، فقوم نوح: ﴿ إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء:106]، وقوم هود: ﴿ إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: 124] ، وقوم صالح: ﴿ إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ [الشعراء: 142] ، وقوم لوط، وشعيب و إلياس، وغيرهم.

وقد عذب الله أقوام هؤلاء الأنبياء جميعا، و لكن العذاب وقع بعدما تقدمت الدعوة للتقوى، ﴿ وَمَا كَارَ اللّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَلهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّرَ لَهُم مَّا يَتَّقُورَ ﴾ اللّتوبة:115]؛ فالمعنى المستفاد من جميع ما تقدم، أن المسلك الوقائي يقتضي الحماية من الوقوع في الخطأ أولا ، فإن انتهك هذا السبيل، ووقع الضرر ، جاء استصلاح الخطأ، وتقويم الاعوجاج ثانيا، وهو العلاج ، وهذا ما يستلزم الاهتمام بالوقاية، أكثر وقبل العلاج ، فتراعى الأولويات ، ويكون الاهتمام متدرجا حسب الأولى، فيهتم بالوقاية قبل العلاج .

<sup>1.</sup> الأحكام الوقائية من المخدرات و الأمراض الجنسية في الفقه الإسلامي : العربي بوسلهام (د.ط) (الرباط، (د.ن)، (د.ت)  $\omega$  (د.ن) ص 163.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر : وقاية الإنسان من الوقوع ضحية الجريمة، ص130؛ داء الجريمة سياسة الوقاية والعلاج، ص100؛ عولمة الجريمة، ص140.

وقبل إنهاء الحديث عن أهمية الوقاية، لا بد من التنبيه، إلى أن علماء الشريعة قد ساروا على نهج القرآن و السنة، وأولوا للوقاية عناية كبرى في اجتهاداتهم الفقهية، والأصولية؛ تجلى ذلك في العديد من التطبيقات، و القواعد الوقائية التي وضعوها، وان لم تسمى بمسماها ، فما الاحتياط ، وسد الذرائع، و الورع، وغيرها إلا من قبيل المسلك الوقائى، كما سيتبين لاحقا.

# المطلب الثاني: المباحث الوقائية في الشريعة الإسلامية

ويقصد بها، تلك المباحث الشرعية، سواء كانت فقهية، أو أصولية، أو غيرها، والتي لها صلة بالوقاية من أحد جوانبها ، ومن أهم تلك المباحث : الاحتياط ، وسد الذرائع ، اتقاء الشبهات ، الورع ، الوازع.

#### الفرع الأول : الاحتياط وسد الذرائع و علاقتهما بالوقاية

أولا: الاحتياط و الوقاية

الاحتياط، من القواعد التي يقوم عليها الفقه الإسلامي ، وإن لم يتناوله القدامى بصفة خاصة، إلا أن آثاره جلية في استنباطاتهم، و اجتهاداتهم .

وبذلك قد توجد في الفقه الإسلامي، أبواب كاملة، تنبني كثير من فروعها، على الاحتياط $^{1}$ .

ومع هذا، فقد يعثر على بعض التعاريف للاحتياط لدى القدامى ، كما عرفه ابن حزم: « الاحتياط طلب السلامة»  $^2$ ، وفي موضع آخر قال: « الاحتياط هو التورع نفسه، وهو اجتناب ما يتقي المرء أن يكون غير جائز، وإن لم يصح تحريمه عنده،....وليس الاحتياط واجبا في الدين، ولكنه حسن  $^3$ .

.46 مصر ، دار الحديث ، ( د.ت ) = 1 ، مصر ، دار الحديث ، ( د.ت ) = 1 ، هما . = 1 .

<sup>1.</sup> الاحتياط، ص519.

 $<sup>^{3}</sup>$  . المرجع نفسه، ج $_{1}$  ، ص  $^{50}$ 

وعرفه الحموي $^{1}$ : «الاحتياط هو العمل بأقوى الدليلين» $^{2}$ .

وهذه التعاريف التي جاءت عن القدامي، لم تعن بالاحتياط كونه موضوعا فقهيا منضبطا، وهو ما أثار اهتمام المعاصرين، فعملوا على صياغته في موضوع متكامل، وحاولوا رسم حدوده، وضبط معالمه.

فمن التعاريف المنضبطة في الاحتياط، أن الاحتياط هو: «القيام بالفعل، لأجل احتمال الوجوب، أو تركه، لأجل احتمال التحريم، وينقسم إلى ثلاثة أقسام: الاحتياط للحكم، و الاحتياط لمناط الحكم، والاحتياط لمآل الحكم» $^{3}$ .

فالاحتياط إذن، يقوم أساسا على عنصر الاحتمال، المرتبط بالوجوب، أو الحرمة، والذي يهم منه، هو علاقته بالوقاية ، هذه العلاقة التي تجلت بوضوح، بعدما عرف الاحتياط، فالذي يحمل على الاحتياط، هو اتقاء الوقوع في الحرام، أو ترك الواجب، وهذا المعنى ذاته وقاية؛ غير أن الوقاية أعم من أن تحتاط لحكم شرعي فحسب، كما أنها أعم من أن تختص بالاحتمالية ، بل إن الوقاية قد تكون منوطة بحال القطع، أو غلبة الظن، وبذلك، يكون بينهما عموم وخصوص .

لكن هذا الفرق، لا ينفي استعمال الاحتياط و الوقاية، في بعض الأحيان، على سبيل الترادف، كمثل ما ورد في السياق التالي، حيث يقول صاحب النص:

«وهذا يفرض على المسلمين أفرادا ومجتمعا ، علماء وولاة أمور أن يكون سلوكهم العام، مطبوعا بهذا الطابع، وهو طابع اليقظة، و الاحتياط، و الوقاية ...  $^4$ .

والنتيجة، أن الاحتياط يعد أحد التطبيقات الوقائية في التشريع الإسلامي، وليس هو الوقاية ذاتها، بمختلف جوانبها ، فكل احتياط وقاية ، وليس كل وقاية احتياطا.

<sup>1.</sup> الحموي: ( ؟. 1098ه ، ؟ . 1687م)، هو احمد بن محمد مكي، أبو العباس، من علماء الحنفية، صنف كتبا كثيرة منها: غمز عيون البصائر، ونفحات القرب والاتصال؛ ينظر: كشف الظنون: السماعيل باشا البغدادي، (د.ط) (لبنان، دار الكتب العلمية، 1992م) ج5، ص164؛ الأعلم: الزركلي، ط14 (لبنان، دار الملايين، 1999م) ج1، ص239.

 $<sup>^{2}</sup>$  عمز عيون البصائر شرح كتاب الأشباه و النظائر : الحموي، d1 ( لبنان ، دار الكتب العلمية 1985م ) ص 195.

<sup>3 .</sup> الاحتياط ص518.

<sup>4.</sup> نظرية التقريب و التغليب: الريسوني ،ط1( مصر ، دار الكلمة، 1997م) ص 386.

ثانيا: الذرائع و الوقاية

سد الذرائع دليل من الأدلة الشرعية المتفق على إعمالها في الجملة، وإن اختلف العلماء في اعتبارها دليلا مستقلا ، فالشاطبي يقول: «ظهر أن قاعدة الذرائع متفق على اعتبارها على الجملة»1.

وقد تقاربت عبارات الأصوليين في الدلالة على حقيقتها. الذريعة . ، فقيل هي: «التوسل بما هو مصلحة إلى مفسدة»<sup>2</sup>.

وقيل : « المسألة التي ظاهرها الإباحة، ويتوصل بها إلى فعل محظور  $^{8}$ ، وكلا التعريفيين في باب سد الذرائع ، وزاد بعضهم في الذرائع بابا آخر، وهو فتح الذرائع، وفيه يقول القرافي: «واعلم أن الذريعة كما يجب سدها، يجب فتحها، ويندب، ويباح، فإن الذريعة هي الوسيلة ، فكما أن وسيلة المحرم محرمة ، ووسيلة الواجب واجبة  $^{4}$ .

فدليل الذرائع يقوم على الوسائل ومآلاتها ، فإن كانت تؤول إلى وقوع محظور ، سدت، وإن كانت تؤول إلى تفويت واجب، فتحت.

ولهذا اعتبر البعض، أن سد الذرائع ثالث أنواع الاحتياط، وهو الاحتياط لمآل الحكم، كما تقدم 5.

ومن الأمثلة على الذرائع فتحا وسدا:

- منع النساء من الضرب بأرجلهن، ليعلم ما يخفين من زينتهن، وتحريم سفر المرأة من غير محرم، سدا لذريعة الفتتة.

- وجوب السعى للرزق، لتحقيق النفقة الواجبة على الأهل $^{6}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ . الموافقات : ج $_{4}$ ، ص ص  $^{200/201}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المرجع نفسه، ج<sub>4 ،ص 199.</sub>

 $<sup>^{3}</sup>$ . الإشارات في أصول الفقه المالكي : الباجي ، ط1 ( (د.م) ، دار ابن حزم ،  $^{2000}$ م ) ص $^{101}$ 

 <sup>4.</sup> الفروق : القرافي ، (د.ط) ( لبنان ، دار المعرفة ، ( د.ت) ) ج2 ، ص 33.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. ينظر: الاحتياط، ص518.

<sup>6.</sup> ينظر: صيانة العرض و النسب في القرآن و السنة: الساسي حسناوي، ( ما جيستير، فقه وأصوله، جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة، 99/98م) 000112.

وقد ذكر ابن القيم في أعلام الموقعين، تسعا وتسعين مثالا لسد الذرائع، تراجع في مظانها؛ كما اعتبر سد الذرائع ربع التكليف، كون جميع التكاليف أوامر أو نواهي، والأوامر والنواهي على قسمين، وسائل، ومقاصد، وسد الذرائع من باب الوسيلة إلى المنهي عنه أ، ولو اعتبر فتح الذرائع من باب الوسيلة إلى الأوامر، لكانت الذرائع نصف التكاليف، وليس ربعها فحسب.

ولا داعي للإطالة في تفصيلات هذا الدليل، فقد كتب فيه الكثير، واتضحت معالمه، ولم يعد فيه إشكال، ولكن المهم هو علاقته بالوقاية.

والواقع أن الذريعة لا تكون إلا مباحة، فالحامل على منعها، أو وجوبها، مع إباحتها في الأصل، إنما يرجع للخوف من أن تؤدي إلى الممنوع، وهو الحرام، أو فوات الواجب، والذي يعتمد ذلك، هو مسك الوقاية، فهي تحرص على عدم وقوع المفسدة، أو الاختلال، كيفما كان، وهذا الحرص يكون من جانبين، جانب منع ما يفوت المصلحة، وجانب تعزيز ما يبعد المفسدة، ويقضي عليها، وهذا ما يمكن من الوصول إلى أن الوقاية، ما هي إلا الذرائع فتحا وسدا، بالتعبير الأصولي.

#### الفرع الثاني : اتقاء الشبهات و الورع وعلاقتهما بالوقاية

أولا: اتقاء الشبهات<sup>2</sup>و الوقاية

الأصل في باب اتقاء الشبهات، و الكلام عليها، ما رواه النعمان بن بشير رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عليه يقول: (إن الحلال بين، وإن الحرام بين، وبينهما أمور مشتبهات، لا يعلمهن كثير من الناس ، فمن اتقى الشبهات، فقد استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات، وقع في الحرام...)3.

<sup>1.</sup> ينظر: أعلام الموقعين: ابن القيم، (د.ط) ( لبنان ، دار الجيل ، (د.ت)) ص137 الى ص159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. هناك من يرى أن اتقاء الشبهات، أحد أنواع الذرائع، باعتبار الذرائع أنواع ثلاثة: اتقاء الشبهات

<sup>-</sup> سد الذرائع - فتح الذرائع؛ ينظر: صيانة العرض و النسب، ص112.

<sup>3.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الإيمان ، باب فضل من استبرأ لدينه ،وكتاب البيوع، باب الحلال والحرام؛ وأخرجه مسلم: كتاب المساقاة ، باب أخذ الحلال وترك الشبهات.

وقد اختلفت تفاسير العلماء في معنى الشبهة ، فمنهم من عدها مما تعارضت فيه الأدلة  $^1$ ، ومنهم من جعلها من قبيل المكروه  $^2$  ، وقيل أيضا هي المباح  $^3$  ، ومنهم من جمع بين الأقوال ، وقال أنها تقتضى جميع التفاسير المذكورة  $^4$ .

ومهما يكن من اختلاف في تحديد معناها ، إلا أن صلتها بالوقاية، تدل عليها أولا، تسميتها في منطوق الحديث، فإن "الاتقاء"، من الوقاية ، وثانيا أنها مرتبة أدنى للحرام، والواقع فيها أو مرتكبها، يوشك أن يقع في الحرام ، فمن تمام الوقاية اجتنابها، وجعلها فاصلا بين الحلال و الحرام.

وهكذا لو كان تصور الوقاية في جانب المنع، أو الحظر، درجات متفاوتة، فإن اتقاء الشبهات، يأتي في أدنى تلك المراتب، ولذلك اعتبر العلماء، اجتتاب الشبهة من المستحبات، لا الواجبات.

## ثانيا : الورع<sup>5</sup> و الوقاية

كثيرا ما يعثر على مصطلح الورع في ثنايا المصنفات الفقهية، تشير إليه أقوالهم، كمثل قولهم: ومن الورع فعل كذا ...، أو من ترك ذلك تورعا ، أو يفعل ذلك من الورع ...وغيرها.

ولكنه لم يوجد مبحثا فقهيا مستقلا ، فانهم قد راعوه تفريعا، ولكن لم يعنوا به تأصيلا. ومن تعريفاتهم للورع مايلي:

ينظر: عارضة الأحوذي بشرح الترمذي: ابن العربي، (د.ط) ( (د.م) ، دار الكتاب العربي ، (د.ت)) ج $_5$  ، ص ص  $_5$  203/204؛ فتح الباري: ابن حجر ، (د.ط) ( لبنان ، دار المعرفة ،(د.ت) ) ج $_1$  ،  $_2$  ،  $_3$  ،  $_4$  ،  $_5$  .

ينظر: المقدمات الممهدات: ابن رشد ، ط1 ( لبنان ، دار الغرب الإسلامي ، 1988م)  $^2$ .  $_{7,00}$ 

<sup>3.</sup> ينظر: جامع العلوم و الحكم، ص64.

 $<sup>^{4}</sup>$ . فتح الباري، ج $_{1}$ ، ص $^{127}$ .

<sup>5.</sup> يرى الأستاذ "لخضر لخضاري" أن الورع في المجال الفقهي قاعدة أساسها الترك المطلق ، وهي قاعدة روعيت تفريعا وأهملت تقعيدا، يوم: 2005/05/25م، محاضرة بجامعة ادرار.

-« هو اجتناب المحرمات والمشتبهات ...فاجتناب المحرمات واجب، واجتناب المشتبهات مستحب ، ولا ينطلق اسم الورع، إلا على من اجتنب المحرمات والمشتبهات $^{1}$ ، وعلى هذا التعريف يكون الورع درجة زائدة عن الواجب في الاجتناب.

- - وقريب من هذا التعريف: الورع هو الاحتياط نفسه $^{3}$ .

ومن التعريفين يكون الورع مرادفا للاحتياط، وقد تقدم تعريفه.

- «الورع ترك ما لا بأس به، مخافة ما به بأس ، وهو مندوب إليه ، ومنه الخروج عن خلاف العلماء بحسب الإمكان» و الخروج عن خلاف العلماء من معاني تجنب الشبهات لدى البعض.

- «الورع اجتناب الشبهات، خوفا من الوقوع في المحرمات»<sup>5</sup>.

ومن التعاريف يلاحظ، أنها تكاد تتفق على كون الورع أما اجتنابا للشبهة، أو أنه احتياط ، وإلى معنى اجتناب الشبهات، ذهب الكثير، كابن رشد، وبعض شراح خليل، والشوكاني وغيرهم ، ويتأيد هذا، بما جاء في باب تفسير المشبهات، في صحيح البخاري، وفيها: (ما رأيت شيئا أهون من الورع، دع ما بربك، إلى مالا بربك) .

فإذا ظهرت حقيقة الورع ، وأنه إما احتياطا، أو اجتناب شبهة، وهما من الوقاية كما تقدم ، فلا تكلف في بيان صلته بالوقاية ، فإنه بأي المعنيين كان، لا يخرج عن دائرتها. الفرع الثالث : الوازع و علاقته بالوقاية

الوازع بمفهومه الاصطلاحي، لا يخرج عن المعنى اللغوي ، وهو الكاف عن فعل الشئ ، مقرونا بما يقيده به الشرع، في طبيعة ما يتجه إليه الكف؛ وقد عبر عنه ابن

 $<sup>^{1}</sup>$ . المقدمات الممهدات: ابن رشد ، ج $_{1}$  ص ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . الإحكام: ابن حزم، ج $_{1}$ ، ص 46.

 $<sup>^{3}</sup>$ . المرجع نفسه: ص 50.

<sup>443.</sup> ترتیب الفروق واختصارها : البقوري ،ط1 (لبنان ، دار ابن حزم ، 2005م ) ص $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$ . التعريفات، ص 325.

منظر: المقدمات الممهدات، ج $_1$ ، ص 292.

<sup>7.</sup> أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب تفسير المشبهات.

عاشور بقوله: « الوازع اسم غلب إطلاقه، على ما يزع من عمل السوء» أو ما يكف النفس عن العمل السيئ، ويدخل فيه كل مفسدة وضرر، و الوازع مراتب متدرجة، وهي الوازع الجبلى ، و الوازع الدينى ، والوازع السلطانى.

فالوازع الجبلي، يراد به الأمور التي تطلبها النفوس، بدافع الفطرة السليمة، وكذا الأمور التي تأنفها ، فكان اعتماد الشريعة عليه في هذه الأمور، تجنبا للإطالة في التقنين، و التشريع<sup>2</sup>.

أما الوازع الديني، فهو وازع الإيمان الصحيح، المتفرع إلى الرجاء و الخوف ، وهذه المرتبة تختلف درجة تمكنها من النفوس، قوة وضعفا، بحسب الأفراد، ومدى تمكن سلطان الإيمان من نفوسهم<sup>3</sup>.

والوازع السلطاني، وازع موكول الأولياء أمور المسلمين، يصار إليه عند ضعف الوازع الديني في النفوس<sup>4</sup>.

«والشريعة صيانة لأصولها، وفروعها، من الانتهاك، أناطت معظم الوصايا التي قد تتهرب النفوس منها، بالوازع الديني، فجعلتها أوامر ونواهي، لتكسبها الصفة الإلزامية»5.

فهذه الدرجات الثلاث، كلها مجتمعة، تعتمدها الشريعة في تحقيق نفوذها، واحترامها من طرف المكلفين.

ويرى ابن عاشور، أن الوازع الديني أهم هاته المراتب ، ولذلك جاءت معظم التشريعات منوطة به ، وأما الوازع الجبلي و السلطاني، فما هما إلا خادمين له ، فالأول تمهيد له، و الثاني تنفيذ<sup>6</sup>.

<sup>1.</sup> أصول النظام الاجتماعي: ابن عاشور: ط1 (مصر، دار السلام، 2005م) ص 76.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر : مقاصد الشريعة لابن عاشور، ص  $^{126}$ ! المقاصد العامة للشريعة: عز الدين بن زغيبة، ( دكتوراة ، أصول الفقه ، تونس،  $^{1992}$ م ) ص $^{78}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: مقاصد الشريعة لابن عاشور ، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ . مقاصد الشريعة لابن عاشور، ص 129.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. المقاصد العامة للشريعة لعز الدين بن زغيبة، ص 78.

 $<sup>^{6}</sup>$ . مقاصد الشريعة لابن عاشور ، ص 129.

من هنا يتبين، أن تعامل الوازع مع مهمة كف الأفراد، و المجتمعات من الوقوع في عمل السوء، هي مهمة وقائية خالصة، فليست الوقاية في حقيقتها، غير وسيلة لكف الفرد، والمجتمع عن الضرر.

هذه باختصار، بعض المباحث الوقائية في الشريعة الإسلامية، والتي تؤكد حرص، واعتناء العلماء المسلمين بالوقاية، و لا يقتصر الأمر عند هاته المباحث، فإن من تجشم عناء البحث في المصنفات الفقهية، والأصولية، وغيرها، واستقرأ أبوابها، لوجد الكثير منها، مما يمكنه من تأليف بحث متكامل فيها.

وبتمام الحديث عن مفهوم الوقاية، يتأكد ما يلى:

- 1- أن مفهوم الوقاية، مفهوم واسع الاستعمال، يختلف باختلاف الموضوع المرتبط به.
- 2- أن القرآن اعتنى بالوقاية من حيث اللفظ، بعنايته بالتقوى ، ومن حيث المعنى، بآيات وقائية في مختلف المجالات ، فحث عليها، و أعطاها الأولوية في التشريع.
  - 3- أن أهمية الوقاية ترجع لكونها مرحلة أولى، يبدأ بها في عملية الحفاظ و الصيانة.
- 4- أن العلماء ساروا على النهج القرآني، واعتنوا بالوقاية، وبحثوها في مواضيع مختلفة، كالذرائع ، و الورع ، واتقاء الشبهات وغيرها.

#### المبحث الثاني: مفهوم مقصد النسل

بعد الحديث عن مصطلح الوقاية في المبحث السابق ، يوالي هذا المبحث دراسة المصطلح الثاني من المصطلحات الرئيسية في العنوان ، وهو النسل ، وذلك ببيان حقيقته كونه مقصد تشريعيا لا خلقيا ، وإيضاح أدلة اعتباره ، ومرتبته ضمن الكليات الخمس ، ثم التعرف على حال النسل في الشرائع السماوية الأخرى.

## المطلب الأول: حقيقة النسل

#### الفرع الأول : النسل في اللغة و القرآن الكريم

أولا: في اللغة: أصل مادة "نسل " في اللغة ، لفظ يطلق، ويراد به كل ما فيه معنى استخراج، أو إيجاد جنس، من نوعه، أو أصله؛ فيطلق على الولد و الذرية ، ويقال: نسل الصوف، و الشعر، و الريش ؛ نزع لهما من أصلها.

كما يطلق النسلان في اللغة، على السرعة في المشي $^{1}.$ 

## ثانيا: النسل في القرآن الكريم

النسل من حيث اللفظ وما يشتق منه ، ورد في القرآن في أربعة مواضع وهي :

- قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ ﴾ [البقرة: 205] ، وفي تفسير الآية: « الحرث هنا مرادفه الزرع ، والنسل أطفال الحيوان... وعندي، أن إهلاك الحرث و النسل، كناية عن اختلال ما به قوام الناس»².

- وفي سورة الأنبياء قوله عز وجل: ﴿ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبِ يَنسِلُونَ ﴾ [الأنبياء:96]؛ «أي من كل أكمة يخرجون ، والنسلان مقاربة الخطو مع الإسراع»3.

ينظر: لسان العرب ، + 11 ، مادة ( نسل )؛ القاموس المحيط ، + 4 ، فصل النون ، باب اللام؛ تاج العروس ، + 8 ، فصل النون من باب اللام .

<sup>.</sup> التحرير و التنوير : ج $_2$  ، ص ص  $_2$  .

 $<sup>^{3}</sup>$ . تفسير ابن أبي زمنين: ابن أبي زمنين، ط1 ( لبنان ، دار الكتب العلمية ، 2002م ) ج2، 200م.

- وفي قوله عز من قال: ﴿ ثُمَّرَ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِّن مَّآءِ مَّهِينِ ﴾ [السجدة: 8]؛ ومعنى نسله، ذريته 1.

- وفي قوله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمۡ يَنسِلُونَ ﴾ [يس: 51]، ينسلون ؛ أي يخرجون سرعانا².

فهذه مواضع أربعة، وردت فيها كلمة النسل في القرآن، و لم ترد في غيرها، وهي في معانيها لا تتجاوز المعاني اللغوية ، فآيتا الأنبياء، و يس ، جاءت بمعنى الإسراع، وآيتى البقرة، و السجدة، جاءت بمعنى الولد و الذرية.

#### الفرع الثاني : النسل في مقاصد الشريعة الإسلامية

اختلفت إطلاقات الأصوليين في التعبير عن هذه الكلية، بألفاظ متعددة منها: النسل، النسب، العرض، البضع، .... وغيرها.

ونتج عن ذلك، اختلافهم في تحديد حقيقته، ومدلوله؛ فبينما ترى طائفة أن هاته الألفاظ مترادفة، ويعبر بعضها عن بعض ، ترى طائفة أخرى، أن كل واحد منها مستقل عن الآخر، ولا يعبر عنه؛ و البعض يرون أن العلاقة بين الألفاظ هذه، هي علاقة تكميل لمقصد أصلي، و آخرون يرونها جزئيات لمقصد واحد؛ وبذلك يمكن تقسيم هاته الأقوال إلى أراء أربعة.

الرأي الأول: رأوا أن تلك الألفاظ مترادفة، وبعضها يقوم مقام بعض، وما هي في الحقيقة إلا مقصدا واحدا؛ ويمثل هذا الرأي، جمهور المتقدمين؛ فالرازي عبر بالنسب<sup>3</sup>، والغزالي استعمل النسل و البضع<sup>4</sup>.

أما الآمدي فقد استعمل النسل<sup>5</sup>، وكذلك ابن تيمية فقدعبر عنه بالعرض، و النسب،

<sup>.</sup> ينظر: تفسير ابن أبي زمنين، ج $_2$ ، ص $^1$ .

<sup>.</sup> ينظر : تفسير القاسمي: القاسمي، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 1997م) ج8، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر : المحصول ، ج $_{5}$ , ص

 $<sup>^{4}</sup>$ . ينظر : المستصفى : الغزالي ، (د.ط) ((د.م) ، دار الكتاب العربي ، (د.ت)) ج $_{1}$  ، ص $_{258}$ 

<sup>5.</sup> ينظر: منتهى السول في علم الاصول، الامدي، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2003م) ص 212.

والنسل ،و البضع أو الفرج، وقال أنها عند الانفراد تعبر عن الكل $^{1}$ .

« هذه إطلاقات المتقدمين ولم يذكر أحد منهم تعليلا لاختياره ، ولم يعرضوا للمخالفين في إطلاقهم، وربما اعتبروا ذلك من قبيل الترادف، والحقيقة المتفق عليها»<sup>2</sup>.

ولعل هذا راجع إلى التلازم و الترابط الوثيق، بين هاته الألفاظ، سواء في معانيها اللغوية ، أو من حيث التمثيل لها، وطرق حفظها ، فإنها لا تتفك عن بعضها، وبذلك صار عندهم النسل، هو النسب، و هو البضع، على سبيل الترادف.

الرأي الثاني: يفرق أصحاب هذا الرأي بين النسل، وبين مصطلحي العرض و النسب؛ بحيث يعد النسل هو المقصد الضروري، الذي ينضم لباقي الكليات ، أما العرض والنسب فهما من الحاجيات، أومن مكملات حفظ النسل ، ولذلك فإن من تعاريفهم النسل، بأنه: «خلفة أفراد النوع» 3، وهو أيضا: « الولد و الذرية، التي تعقب الأباء وتخلفهم في بقاء المسيرة الطويلة للنوع البشري» 4، وفي هذه التعاريف استبعاد كلي لمعنى العرض، ومعنى النسب.

ويمثل هذا الرأي بعض المتأخرين، كابن عاشور، حيث يقول: «حفظ النسب بهذا المعنى، بالنظر إلى تفكيك جوانبه، من قبيل الحاجي، ... وأما حفظ العرض في الضروري، فليس بصحيح، و الصواب أنه من قبيل الحاجي» 5.

وتابعه محمد الزحيلي $^6$ ، وجمال الدين عطية، حيث يقول: « ونحن نوافق الشيخ ابن عاشور على عده من الحاجيات في مجال الفرد، فيما يخص المساس بالجانب

<sup>1.</sup> ينظر: مقاصد الشريعة عند ابن تيمية: يوسف احمد محمد البدوي ، ط1 ( الأردن ، دار النفائس، (د.ت)) ص472.

مقاصد الشريعة الإسلامية: زياد محمد أحميدان، ط1 ( لبنان، مؤسسة الرسالة ناشرون، 2004م) مقاصد الشريعة الإسلامية وياد محمد أحميدان، ط1 ( لبنان، مؤسسة الرسالة ناشرون، 2004م)

 $<sup>^{3}</sup>$ . مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور ، ص  $^{8}$ 

<sup>4.</sup> تعليم علم الأصول: نور الدين مختار الخادمي ، ط1 (السعودية ، مكتبة العبيكان، 2002م) ص424.

<sup>5.</sup> مقاصد الشريعة لابن عاشور ، ص81.

<sup>6.</sup> ينظر: حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة: احمد الرسيوني، محمد الزحيلي، محمد عثمان شبير، (كتاب الأمة، العدد 67 سنة 1423ه، وزارة الأوقاف، قطر) ص 111.

الجنسي» أما اليوبي فاعتبر النسب من مكملات النسل؛ فبعد استعراضه لمجمل المصطلحات والأقوال فيها، توصل إلى نتائج عدة منها: أن النسل ضروري؛ لأنه يترتب على فقده انقطاع الوجود الإنساني، وإنهاؤه ، وخراب العالم وفساده ، وأما النسب فهو مكمل للضروري  $^2$ .

وإن أهم ما يلاحظ على أصحاب هذا الرأي، أنهم يعتمدون في التفرقة بين النسل، وبين المصطلحات الأخرى ، على المعنى اللغوي ، دون اعتبار للمعاني التي يهدف إليها الشرع في النسل الإنساني.

كما أن حصر مفهوم هذه الكلية على ما ذكروه، إنما ينطبق على مفهوم النسل، كونه مقصدا خلقيا، لا يعدو حفظ النوع، ولا ينطبق عليه، كونه مقصدا شرعيا، يراعى فيه تميز الإنسان، وتكريمه الذاتى عن سائر المخلوقات الكونية.

كذلك، ما يلاحظ أن التعبير بالحاجيات، أو المكملات، عن العرض و النسب، إطلاق فيه نظر؛ وذلك بالرجوع لمفهوم المقاصد الحاجية، و مكملات المقاصد عند الاصوليين، و الأمثلة عليها.

فإن التعاريف الواردة في المقاصد الحاجية، سواء عند المتقدمين أو المتأخرين، تتفق على أن انخرام الحاجيات، لا يؤدي إلى فساد نظام العالم، وتعتبرها من باب التوسعات، ورفع الحرج، و غالبيتها من قبيل الترخيصات، و الاستثناءات، ويمثلون لها بالإجارات، و المساقاة، والسلم، والتيمم، والفطر في رمضان للمريض، والمسافر، وغيرها<sup>3</sup>.

فهل أن مسألة حفظ العرض والنسب، تدخل ضمن هاته الترخيصات، والاستثناءات، وهل أن المفسدة الداخلة بفواتهما، لا تؤدي إلى فساد نظام العالم؟

أيضا في مفهوم المكملات، وقد عبر عنها الشاطبي، بعد أن أورد الأقسام الثلاثة للمقاصد بقوله: «كل مرتبة من هذه المرتبة، ينضم إليها ما هو كالتتمة و التكملة، مما

<sup>.</sup> نحو تفعيل مقاصد الشريعة: جمال الدين عطية، ص $\infty$  ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية، زياد أحميدان ص 182، نقلا عن: مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة: اليوبي، ص 251.

<sup>3.</sup> ينظر : المواقفات ، ج $_2$  ، ص 11؛ مقاصد الشريعة لابن عاشور ، ص 82 ؛ مقاصد الشريعة الإسلامية لزياد أحميدان ، ص ص  $_2$  225/224.

لوفرضنا فقده، لم يخل بحكمتها الأصلية»<sup>1</sup>، ومثل لها في مجال حفظ النسل، بتحريم النظر، والخلوة...

فهل أن تخلف العرض و النسب، عن النسل، لا يخل بحكمته الأصلية ، وهل أن تحريم قذف العرض ، وخلط الأنساب، يعادل درجة تحريم النظر، و الخلوة ؟

وعليه فإن النزول بالعرض و النسب إلى درجة الحاجيات، أو المكملات، يعد نزولا بمستوى أهميتها، سواء بالمنطق العقلى، أو بالاعتبار الشرعى.

الرأي الثالث: يتجه أصحابه إلى استقلالية العرض عن النسل؛ بحيث جعلوا العرض مقصدا ضروريا سادسا، ينضم إلى الكليات الخمس، فتصير بذلك ستة لا خمسة.

ومن الذين صرحوا بذلك من القدامى ، الشوكاني<sup>2</sup>، و الزركشي<sup>3</sup>، و السبكي<sup>4</sup>، و القرافي<sup>5</sup>، فيقول الشوكاني: « وقد زاد بعض المتأخرين سادسا، وهو حفظ الأعراض، فإن عادة العقلاء، بذل نفوسهم و أموالهم دون أعراضهم ، وما فدي بالضروري، فهو بالضرورة أولى ، وقد شرع في الجناية عليه حد القذف، وهو أحق بالحفظ من غيره، فإن الإنسان قد يتجاوز عمن جنى على نفسه، و لا يكاد أحد يتجاوز عمن جنى على عرضه»  $\frac{1}{2}$ .

فلما تساوت ضرورة العرض مع ضرورة النفس، أو تجاوزتها، على حد قول الشوكاني؛ اعتبر العرض مقصدا قائما بذاته، ينفصل عن النسل، و إلى هذا يتجه بعض المعاصرين، كالقرضاوي، مستدلا بالحديث: (كل مسلم على المسلم حرام ...)، ويقول:

 $<sup>^{1}</sup>$ . المواقفات ،ج $_{2}$  ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: إرشاد الفحول: الشوكاني ، (د.ط) ( لبنان ، دار المعرفة ، (د.ت)) ص $^{2}$ 

نظر : البحر المحيط : الزركشي ، ط1 ( لبنان ، دار الكتب العلمية ، 2000م ) ج $_4$  ، ص ص  $_5$  . 190/189

<sup>.92</sup> بنظر : جمع الجوامع : السبكي ،ط1 (لبنان ، دار الكتب العلمية ، 2001م )  $^{4}$ 

<sup>5.</sup> ينظر : شرح تتقيح الفصول : القرافي ، ت: طه عبد الرؤوف سعد، ط1 ( مصر ، دار الفكر 1973م ) ص1973.

<sup>6 .</sup> إرشاد الفحول، ص189.

<sup>7.</sup> أخرجه مسلم: كتاب البر و الصلة ، باب تحريم ظلم المسلم وخذله.

«فقرن العرض بالدم، وقدمه على المال  $^1$ ؛ أما عبد الوهاب خلاف ، فقد توصل إلى المغاء استقلالية مقصد النسل في الضروريات، ودمجه ضمن مقصد النفس  $^2$ ، وتابعته صونيا وافق في بحثها ، إذ اعتبرت الضروري إنما هو العرض، أما النسل، فيدخل ضمن النفس ، ودللت، بكون النسل أول مرحلة من مراحل إيجاد النفس، فلا يمكن أن ينفصل هذا الجزء ( النسل )، عن المقصد الكلي ( النفس )، لتتوصل في الأخير: « أن حفظ النسل، خلاف حفظ النسب، حيث يتقرر الأول بحفظ النفس و النوع الانساني ، وإن جهل النسب؛ فالولد غير الشرعي، لا يهدر دمه لأجل الصفة اللازمة به، وهو محفوظ النسل، بحفظ النفس ، وإن تعرض عرضه للتناول، من ناحية انعدام النسب»  $^8$ .

ومن الأدلة التي يستدلون بها أيضا، على ضرورة العرض ما يلي:

- قوله ﷺ: (أن دماءكم، وأموالكم، وأعراضكم، عليكم حرام) 4.

«وأجيب أن دلالة الاقتران ضعيفة عند الأصوليين، فلا يلزم من قرن الأعراض بالدماء، والأموال في الذكر، أن تكون الأعراض من الضروريات ....، وليس في الحديث إلا تحريم الأمور المذكورة، ولا يلزم من تحريم الشئ، أن يكون في رتبة الضروريات<sup>5</sup>.

إضافة إلى أن المصالح الضرورية القطعية، لم تثبت بأخبار آحاد، بل تحتاج لطريق قطعى كالاستقراء.

<sup>1.</sup> مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية: القرضاوي، ط2 ( لبنان ، مؤسسة الرسالة، 1997م ) ص55.

ينظر : علم أصول الفقه : عبد الوهاب خلاف ، ط1 ( الجزائر ، الزهراء للتوزيع و النشر ،  $^2$  . ينظر : علم أصول الفقه : عبد الوهاب خلاف ، ط1 ( الجزائر ، الزهراء للتوزيع و النشر ،  $^2$ 

<sup>3.</sup> حفظ العرض في القرآن الكريم ،ص 44.

<sup>4.</sup> أخرجه البخاري: كتاب العلم ، باب قول النبي: رب مبلغ أوعى من سامع ، وباب ليبلغ العلم الشاهد الغائب ، وكتاب الحج ، و المغازي ، و الأضاحي ، و الأدب ، و الحدود والفتن والتوحيد؛ وأخرجه مسلم: كتاب القسامة ، باب تغليظ الدماء و الأعراض و الأموال.

مقاصد الشريعة الإسلامية في الشهادات ، ص 153.

- أنه شرع في الجناية عليه، حد القذف ، وقد أجاب ابن عاشور: « لا يلزم من إيجاب الحد في أمر ، أن يكون حفظه في مرتبة الضروريات» أ، كذلك مما يؤاخذ على هذا الرأي، هو إهمالهم لأمرين:

الأول: ما قيل عن الرأي الأول، وهو حصر مفهوم النسل على المعنى الخلقي، وإهمال المعنى التشريعي، فلما أرادوا إعطاء الصبغة الشرعية لهذا المقصد، زادوا مقصدا آخر لضمان ذلك، وهو العرض.

الثاني: إهمالهم للاعتبار الذي ثبتت به الضروريات الخمس، حيث ثبتت بطريق قطعي وليس بأخبار، و أدلة منحصرة.

وأما التدليل بحفظ النسل، بحفظ دم الولد غير الشرعي، فيرد عليه بأن المحافظة عليه، ليست من باب المحافظة على النسل المقصود، وإنما من باب حفظ النفس لا غير، ولا يستلزم من انضمام النسل إلى النفس في سبب الوجود، انضمامهما في كل شيئ، واتحادهما ضمن كلية واحدة.

يقول الريسوني: « وأما اعتبار العرض و النسب من الضروريات ، فهو نزول بمفهوم الضروريات، و بمستوى ضرورتها في الحياة، الذي وضعه الغزالي، حين حرر هذه الكليات الخمس»<sup>2</sup>.

الرأي الرابع: ذهب أصحابه إلى أن مصطلحي العرض و النسب، لا يرادفان النسل ، ولم يعتبراهما مقصدين مستقلين عن النسل، كما أنهم لم ينزلوا بهما إلى درجة الحاجيات، والمكملات ، وإنما رأوا تضمين العرض، والنسب، والنسل، في كلية واحدة، عبروا عنها بالنسل؛ و إلى هذا المعنى أشار الشاطبي في الموافقات: « وإن ألحق بالضروريات حفظ العرض، فله في الكتاب أصل، شرحته السنة في اللعان، والقذف» 3.

«وهنا نقف متسائلين، مالذي يقصده، الإمام الشاطبي، بإلحاق حفظ العرض بالضرورات، وعدم عده كلية سادسة، ضمن الكليات الضرورية ؟، فإننا نجده يجيب على

 $<sup>^{1}</sup>$ . مقاصد الشريعة  $^{1}$  لابن عاشور  $^{2}$  مقاصد الشريعة  $^{2}$ 

<sup>.</sup> نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي : الريسوني\_، ط1 ( مصر ، دار الكلمة ، 1998م ) ص $^2$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . الموافقات ج<sub>4</sub>، ص29.

ذلك فيقول: « وأما حفظ العرض الملحق بها، فداخل تحت النهي عن ايذايات النفس» أو الذي يفهم من كلامه هذا، أن العرض يندرج حفظه في رتبة الضروريات، ولكنه لا ينتهض أن يكون كليا، كما ظن البعض، وإنما يتم ذلك، بدخوله تحت إحدى الكليات الستة القريبة منه  $^2$ .

وسار على رأي الشاطبي، الخادمي حيث اعتبر النسل، والنسب، والعرض، كلها مجتمعة، تعبر عن مقصد واحد، وبعد بيانه للمعاني الجزئية لهذه الكلمات، استخرج معنى المقصد في الجملة وهو : « المحافظة على التناسل، و التوالد، عن طريق الزواج الشرعي، وعدم التعرض إلى شرف الغير، وكرامته»  $^{3}$ .

وقد أخذ بذلك البوطي أيضا، فقال: «حفظ العرض داخل في الحقيقة ضمن إحدى الكليات الخمس، عند التحقيق»4.

والى ذات الرأي، ذهب البعض في بحوثهم، ورسائلهم، كزياد محمد احميدان ، وعز الدين بن زغيبة، والساسى حسناوي<sup>5</sup>.

والذي يبدوا، هو سلامة رأيهم لحد بعيد؛ إذ لا تخفى الصلة الوثيقة بين العرض والنسب، في إطار الحديث عن المقاصد، سواء من حيث التمثيل، أومن حيث وسائل الحفظ؛ فلا اعتبار للقول بانفصالها، و استقلالها عن بعضها؛ ولا بأن بعضها ضروري، و الآخر حاجي، أو تكميلي؛ أيضا فإن تلك الصلة الوثيقة، لا تجعل من هذه المعاني مترادفات؛ إذا لم يبق إلا القول أنها جزئيات لكلية واحدة.

 $<sup>^{1}</sup>$ . الموافقات، ج<sub>3</sub> ، ص48.

<sup>.</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية لعز الدين بن زغيبة ، ص $^2$ 

<sup>3 .</sup> تعليم علم الأصول، ص 424.

<sup>4.</sup> ضوابط المصلحة: البوطي، (د.ط) ( الجزائر ، سوريا ، مكتبة رحاب ، الدار المتحدة ، مؤسسة الرسالة، (د.ت)) ص 111.

<sup>5.</sup> ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية لزياد أحميدان، ص ص 283/182؛ المقاصد العامة للشريعة الإسلامية لعز الدين بن زغيبة، ص 177؛ صيانة العرض و النسب في القرآن و السنة، ص 25.

فالمختار من الآراء المتقدمة، هو الرأي الرابع، على أن يعبر عن الكلية المندرجة في الضروريات بالنسل، وجعلها كلية مركبة من جزئيات ثلاثة، وهي: حفظ النوع، وحفظ العرض، وحفظ النسل.

فالنوع يحقق الاستمرار والتولد ، والنسب يحقق تميز نسل الإنسان عن غيره، والعرض يعزز القيمة الذاتية للإنسان، وهي التكريم.

وإن انخرام أي من هاته الثلاثة، يعود بالانخرام على المقصد الكلي، بشكل عام، أونسبي.

هذه باختصار، مجمل الآراء في تحديد العلاقة بين الألفاظ المعبرة عن مقصد النسل.

وبعد بيان تلك العلاقة، أصبح من الأهمية بمكان، صياغة تعريف محدد لهذه الكلية، في إطار ما تُوصل إليه من نتائج، وإعادة النظر في التعاريف المتداولة، والتي ذكر منها:

- تعريف الطاهر بن عاشور : «النسل هو خلفة أفراد النوع» $^{1}$ .
- تعريف يوسف حامد العالم: «يراد بالنسل في الشرع أيضا، الولد و الذرية، التي تعقب الآباء، و تخلفهم في بقاء المسيرة الطويلة، للنوع البشري»2.

لذلك ستُستبعد أمثال هذه التعاريف، و التي لم تراع جانبي النسب و العرض، وإنما اختصت بالنوع فقط، ولو كان مقصود الشارع في النسل هو النوع فقط، لاكتفى بما أودعه من غريزة الميل في الجنسين، المختلفين، لتحقيقه، ولم يجعل الزواج الشرعي هو طريقه، وسببه؛ فإن مثل هذه التعاريف، ليست نطاق البحث، وإنما هي في إطار حفظ النسل، كمقصد خلقي، تكويني ، و الدراسة هنا بصدد تعريف النسل باعتباره مقصدا تشريعيا .

وفيما يلي، استعراض بعض التعاريف، التي جاءت من هذا القبيل، ومنها:

- تعریف نور الدین الخادمي: «هو المحافظة علی التناسل، و التوالد، عن طریق الزواج الشرعی ، وعدم التعرض إلی شرف الغیر ، و کرامته» $^{3}$ .

<sup>1.</sup> مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور، ص 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المقاصد العامة للشريعة الإسلامية: يوسف حامد العالم ، ط3 ( القاهرة ، الخرطوم ، دار الكتاب الحديث ، الدار السودانية ، 1997م ) ص 393.

<sup>3 .</sup> تعليم علم الاصول ، ص 424.

- تعریف آخر لابن عاشور: «النسل المعتبر شرعا، هو الناشئ عن اتصال الزوجین، بواسطة عقده النكاح، المنتفى عنها الشك فى النسب»  $^{1}$ .

والملاحظ أن هذين التعريفين، أدق عبارة ، وأكثر ملاءمة لمقاصد الشريعة، لذلك سيجمع بين قيود التعريفين، مع إضافة بعض القيود ، وصياغة تعريف شامل، ثم إخراج محترزاته ، فيكون التعريف كآلاتى:

مقصد النسل ( التشريعي ) هو: "المحافظة على استمرار التوالد، الناشئ عن اتصال الزوجين، بواسطة عقد النكاح، حال قيام الزوجية ، المنتفي عنه الشك في النسب، والقذف في العرض".

- المحافظة على استمرار التوالد: يراد به حفظ النوع، و يخرج كل فعل يحد من ذلك، كالخصاء، والرهبانية، و القتل، و الوأد، و غيرها.
- بواسطة عقد النكاح: يخرج به كل نسل نشأ بين رجل، وامرأة، خارج نطاق النكاح، كالزنا باتصال مباشر، أو بالتلقيح الصناعي، بين غريبين، أو أجنبيين، باتصال غير مباشر.
- حال قيام الزوجية: قيد يخرج به، النسل الناشئ بين ماء الزوجين، بعد انفصالهما أوموتهما، أو أحدهما؛ وهنا تثار قضية، من المفيد التوقف عندها، ولو بشكل يسير، وهي مسألة مستجدة، تتعلق بتجميد الخلايا الجنسية، للرجل أو المرأة، بحيث يمكن أن تتجب الزوجة من زوجها حتى بعد وفاته ، وقد يتطور الأمر إلى الحصول على الولد، حتى بعد وفاة الأم والأب ، وقد أصدرت الفتوى بتحريمها، و منعها سدا للذريعة، أو من باب وقاية النسل والتلاعب به<sup>2</sup>.
- المنتفي عنه الشك في النسب: ويخرج به كل نسل دخله شك، بسبب الاختلاط، كالناتج عن زواج في العدة.
  - والقذف في العرض: وهذا ضابط لحفظ كرامة النسل.

ينظر: موسوعة القضايا الفقهية المعاصرة: علي أحمد السالوس، 47 (مصر. قطر، مكتبة دار القرآن، دار الثقافة، 2003م) ص658.

مقاصد الشريعة الإسلامية، ص 161.

وبهذا التعريف الذي إن لم يعد نهائيا، فهو إجرائي<sup>1</sup>، على أدنى تقدير، تكون الخطوط العريضة التي ترتكز عليها هذه الكلية ( النسل )، قد وضعت، بما يضمن تحقيقها، على أكمل الوجوه، التي يبتغيها الشرع في الجنس البشري، كونه أكرم المخلوقات.

# المطلب الثاني: أدلة اعتبار النسل و مرتبته

#### الفرع الأول : أدلة اعتبار النسل

إن حفظ النسل يعد أحد المقاصد الضرورية، التي حافظت عليها الشريعة في كل زمان ومكان ، ثبت ذلك بتوافر و تواتر أدلة عامة في الحفاظ على الضروريات، أوأدلة خاصة فيه؛ فتنوعت أدلة اعتباره من الإجماع، إلى الاستقراء، أو بالنصوص الجزئية من القرآن و السنة، أو من آثار الصحابة رضوان الله عليهم.

## أولا: أدلة اعتبار ضرورة النسل من الإجماع

نقل الشاطبي إجماع الأمة، بل سائر الملل، على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس، التي منها النسل<sup>2</sup>.

#### ثانيا: دليل الاستقراء

يعد الشاطبي أول من صرح بهذا المسلك، لإثبات المقاصد الضرورية ، فبعد أن فصل في تقسيمات المقاصد ، وذكر من الضروريات حفظ النسل قال: « ودليل ذلك استقراء الشريعة، و النظر في أدلتها الكلية، و الجزئية، و ما انطوت عليه من هذه الأصول العامة ، على حد الاستقراء المعنوي، الذي لا يثبت بدليل خاص، بل بأدلة منضاف بعضها إلى بعض، مختلفة الأغراض؛ بحيث ينتظم من مجموعها، أمر واحد، تجتمع عليه تلك الأدلة» $^{5}$ .

<sup>1.</sup> التعريف الإجرائي و التعريف النهائي، من أحد أقسام التعاريف في العلوم الاجتماعية ؛ فالتعريف الإجرائي، تعريف مرحلي، يرتبط بعنصر الزمان و المكان، و بالتالي فإن قوته محدودة؛ أما التعريف النهائي، فهو تحديد الخصائص المكتشفة للظاهرة، من خلال البحث العلمي، المتعمق في فهم مكنوناتها، و حقائقها الخفية؛ ينظر : مقدمة في صنع الحدود و التعريفات: محمد بن معمر السنوسي، ط1 (الجزائر ،دار التراث ناشرون . دار ابن حزم، 2004م) ص ص 87/78.

ينظر : المواقفات،+1 ، ص 38.  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . المرجع نفسه، ج $_{2}$  ، ص 51.

وفي موضع آخر يقول: « فقد اتفقت الأمة، بل سائر الملل، على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس، و هي الدين، و النفس، و المال، و النسل والعقل، وعلمها عند الأمة كالضروري ، ولم يثبت لنا ذلك بدليل معين ، و لا شهد لنا أصل معين، يمتاز برجوعها إليه ، بل علمت ملاءمتها للشريعة، بمجموع أدلة لا تتحصر في باب واحد» أ.

هذا، ولقد لقي هذا الدليل عناية كبرى، لدى المتأخرين، فنقحوه، ومحصوه، وأكدوا قوته في إثبات المقاصد، كما فعل ابن عاشور ، وعبد الله دراز، و الرسيوني وغيرهم<sup>2</sup>. ثالثا: الأدلة الجزئية من القرآن و السنة

#### أ- النصوص القرآنية

القرآن الكريم، هو المرجع الأساس في اعتبار أي من المقاصد الشرعية، فما من مقصد جاء به الشرع، إلا و في القرآن ما يدل عليه جملة، أو تفصيلا، صراحة،أو ضمنا.

وإذا ثبت بالاستقراء، و الإجماع، اعتبار الشرع لمقصد النسل، وأنه من الضروريات؛ فقد توالت طائفة مهمة من الآيات القرآنية، لا يتسع المجال لحصرها، في إثبات ضرورته، ويذكر منها:

1- قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رَجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً ﴾ [النساء:1].

وجه الاستدلال من الآية ، أن الله خلق آدم، و خلق منه زوجه، لغرض هام، وهو أن يبث منهما نسلا كثيرا، من الرجال و النساء ، وهذا دليل على أن المقصد من الزواج، هو النتاسل.

 $<sup>^{1}</sup>$ . الموافقات ، ج $_{1}$  ، ص38.

ينظر: مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور، ص 20 ؛ نظرية المقاصد عند الشاطبي،  $^2$  عند الشاطبي، ص 248 وما بعدها؛ هامش الموافقات: عبد الله دراز، ص ص  $^2$  248.

2- قوله جل و علا : ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوا جَا وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ أَزُوا جِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ [النحل: 72].

فقد رغب في الزواج لهذا الغرض (النسل)، واستحب أن يكون الزوجان آباء، وأن يكون لهم بعد الأولاد أحفاد.

ب- نصوص السنة النبوية

تنطوي السنة على أحاديث كثيرة، تدل بمجموعها على مراعاتها لهذا المقصد، و يتضح ذلك، من خلال سرد بعض الأحاديث:

1- قوله ﷺ، لجابر وهو حديث عهد بعرس: ( الكيس، الكيس ياجابر)، يعني الولد1.

2- وقوله أيضا : (كل المسلم على المسلم حرام، دمه، وماله، وعرضه)<sup>2</sup>، والعرض كما تقدم أحد جزئيات النسل، التي لا تتفك عنه بحال.

3− قوله ﷺ: (إذا مات الإنسان، انقطع عمله، إلا من ثلاثة، إلا من صدقة جارية ، أو علم يتفع به ، أو ولد صالح يدعو له)3.

فحث الحديث على النسل، بالحث على تحصيل الولد الصالح، و هو أيسر الأعمال المذكورة، فالعلم و المال لا يسع جميع الناس بل لطائفة محدودة ، بينما النسل الصالح يسع الجميع إلا القليل النادر.

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب البيوع، باب شراء الدواب و الحمر، وكتاب النكاح، باب طلب الولد؛ وأخرجه مسلم، كتاب الرضاع، باب استحباب نكاح البكر.

 $<sup>^{2}</sup>$  سبق تخریجه ص $^{2}$ 

<sup>3.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الوصية ، باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته.

4- دليل اعتباره في اجتهادات الصحابة: إن الصحابة أعلم الناس بالمقاصد، وأعرفهم بها، كونهم عايشوا التشريع القرآني، و النبوي، وفهموا أحكامه، وغاياته؛ وفي ذلك يقول ابن تيمية: « وللصحابة فهم بالقرآن يخفى على أكثر المتأخرين ، كما أن لهم معرفة بأمور السنة، و أقوال الرسول على، لا يعرفها أكثر المتأخرين ، فإنهم شهدوا الرسول، والتنزيل، وعايشوا الرسول، وعرفوا من أقواله، وأفعاله، مما يستدلون به على مرادهم، مالم يعرفه أكثر المتأخرين، الذين لم يعرفوا ذلك» أ.

فساروا على ذلك الفهم، و حكموه في ما استجد لديهم من قضايا، بعد انقطاع الوحي السماوي، و الهدي النبوي.

وقد أثر عنهم الكثير من الاجتهادات، التي تبرز مراعاتهم لمقصد النسل، اقتداء بالنبي ومن تلك الاجتهادات:

- إمضاء الطلاق الثلاث بلفظ واحد، ثلاثا؛ حيث رأوا مصلحة الإمضاء، أقوى من مفسدة الوقوع، وفي ذلك حفظ كيان الأسرة، وضمان النسب.
- منع النساء شهود الجمعة، عند خشية الفتنة، و المقصد حفظ الأعراض، و سد ذريعة الفساد.
- جلد شارب الخمر ثمانين جلدة، و المقصد هو ضمان تأديبه، حيث كان شراب الخمور لا ير تدعون بأقل من ذلك ، ومن مقاصد ذلك أيضا، حفظ العقول من الضياع، و الهلاك، و كذلك حفظ المال، و الأعراض.

وغير ذلك من الاجتهادات التي تبين مراعاتهم له<sup>2</sup>.

هذه جملة من الأدلة الشرعية، على اعتبار مقصد النسل ، و اليوم، وبعد الاستهداف الكبير الذي يشهده النسل بشتى الوسائل ، تحاول القوانين الوضعية، أن تتحو المنحى الذي سبقت إليه الشريعة الإسلامية، في العناية به، انطلاقا من عنايتها بالأسرة ، وعقدها لمؤتمرات، و ندوات تهتم بشؤونها.

<sup>1.</sup> مجموع الفتاوى: ابن تيمية، (د.ط) (المغرب،مكتبة المعارف، (د.ت)) ج19، 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر:الطرق الحكمية: ابن القيم، ط1 (السعودية،المكتبة التجارية،1996م) ص27 وما بعدها؛ الاجتهاد المقاصدي، حجيته و ضوابطه مجالاته: الخادمي، (كتاب الأمة،العدد65، سنة 1419 هوزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية، قطر )  $_{1}$ ، ص96؛ مقاصد الشريعة لزياد احميدان، ص ص  $_{1}$  343/342.

« فقد استقر العمل في الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، بما يتفق مع الشرع الإسلامي، الذي سبقه بأربعة عشر قرنا ، فاعتبر الأسرة هي أساس المجتمع، و أناط بها سائر المسؤوليات العائلية» 1.

ونصت المادة العاشرة من الاتفاقية الدولية، بشأن الحقوق الاقتصادية، والاجتماعية، على وجوب منح الأسرة أوسع حماية ممكنة، إذ أنها الوحدة الاجتماعية والطبيعية، والأساسية في المجتمع<sup>2</sup>، ثم نصت المادة 23 من الاتفاقية الدولية، بشأن الحقوق المدنية والسياسية، على أهمية الأسرة، ونصت صراحة، على أن العائلة هي الوحدة الاجتماعية والطبيعية، الأساسية في المجتمع ، ولها الحق و التمتع بحماية المجتمع، و الدولة ، وتعترف بحق الرجال و النساء بتكوين أسرة .

#### الفرع الثاني : مرتبة النسل

بعد ما عُلمت ضرورة هذا المقصد بالأدلة المتقدمة ، يجدر التعريج على بيان مرتبته بين الكليات الخمس ، وثمرة ذلك تظهر في حال وقوع التعارض بين النسل، وبين أحد الكليات الأخرى ، فيكون من اللازم تحديد مرتبته، لمعرفة متى يكون راجحا، ومتى يكون مرجوحا.

وباستقراء أقوال أشهر علماء المقاصد، سواء المتقدمين منهم، أو المتأخرين، لوحظ ما يلى:

1- القاعدة المعتمدة في الترتيب لدى الجميع، هي تقديم الأهم على المهم.

-2 يتفق الجميع على تقديم النسل على المال، اتفاقا يكاد يكون إجماعا -2

<sup>1.</sup> حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة، ص 115 ؛ الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، الصادر في: 1948/12/10م، عن الأمم المتحدة ، قرار رقم: 217، المادة 16 ؛ يراجع في الاتفاقيات الدولية الكبرى : عبد الفتاح مراد ، ط1 ( (د.م)،(د.ت)) ص112.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر : الاتفاقية الدولية للحقوق الاقتصادية و الاجتماعية و الثقافية عن الأمم المتحدة في: 1966/12/16م؛ تراجع في الاتفاقيات الدولية الكبرى ، ص 230.

<sup>3.</sup> ينظر: الاتفاقية الدولية للحقوق المدنية و السياسية عن الأمم المتحدة في: 1966/12/16، وتراجع في الاتفاقيات الدولية الكبرى ص ص 205 / 206.

<sup>4.</sup> ينظر: البحر المحيط:  $_{4}$ ، ص 188؛ فقه الموازنات في باب المصالح و المفاسد: جبريل البصيلي، ط1 (سورية، دار البحوث العلمية، 2004م) ص 155.

-3 أن جمهور الأصوليين، اعتمدوا الترتيب الآتي للضروريات: الدين، فالنفس، فالعقل، فالنسل، فالمال؛ أي جعلوا النسل في المرتبة الرابعة، بعد العقل، و قبل المال ، وقال البوطى بالإجماع على ذلك -2.

4 - ذهب بعض الأصوليين، إلى تقديم الكليات الأربعة على الدين، بما في ذلك النسل 5 - خالف الآمدي ترتيب الجمهور في تقديم العقل على النسل، ورأى تقديم النسل على العقل 4.

أما تقدم النسل على المال، فجلي فإن: « المال إنما حفظ صيانة للنفس، و النسل، وغيره، والنسل سبب وجود النفس، والإنسان يدفع المال من أجل التناسل، كما في الزواج، بل لو وجد إنسان يقدم ماله على الزواج، والتناسل، لاعتبر ناقصا» 5، وقد اعتبر النسل مقدما على المال، في تطبيقات كثيرة منها:

- أن من وجد من يصول على امرأته، بالزنى ، وآخر بسرقة ماله ، قدم دفع الزنى، على دفع السرقة.

- أن الله حرم اتخاذ الزنى وسيلة للتكسب، حيث قال : ﴿ وَلَا تُكْرِهُ واْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلَّهِ غَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَّوة ٱلدُّنْيَا ﴾ [النور:33].

- وفي الفروق ذكر القرافي، لمَ وقع الحجر على النساء في الأبضاع ، ولم يقع الحجر عليهن في الأموال؟ ، فرد ذلك لوجوه منها : «أن الأبضاع أشد خطرا، وأعظم قدرا، فناسب ألا يفوض إلا لكامل العقل، أن ينظر في مصالحها ، والأموال لا خطر لها بالنسبة إليها، ففوضت إليها» 6.

ينظر: الإحكام: الامدي، ط1 ( (د.م) ، دار الكتاب العربي، 1984م) ج $_{5}$  ، ص 300 ؛ شرح العضد: العضد الإيجي ، ط1 ( لبنان ، دار الكتب العلمية ، 2004م ) ج $_{5}$  ، ص 673 ؛ فقه الموازنات ، ص 155.

<sup>2.</sup> ينظر: ضوابط المصلحة ، هامش ص 218.

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: شرح العضد، ج $_{3}$ ، ص ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ . ينظر :الإحكام للآمدي، ج $_{4}$ ، ص

أ. مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات: عبد الله محي الدين كمالي ، ط1 ((د.م)، دار ابن حزم
 أ. 2000م ص 164.

<sup>.</sup> الفروق ، ج $_2$  ، ص $_3$  136 ؛ مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات ، ص $_3$  .

وأما ترتيب الجمهور، فبالرغم من اعتماده لدى الكثيرين، إلا أنه لم يكن إجماعا، كما قال البوطي، ودليل ذلك، مخالفة الآمدي و غيره.

واستدل من قدم النسل وبقية الكليات، على الدين، بأدلة أوردها الآمدي، وأجاب عليها منها:

- أن مقصد الدين حق لله تعالى ، والمقاصد الأخرى حق للآدمي ، وحق الآدمي مرجح على الشب مبنية على المسامحة و المساهلة.

- وأجيب ،أن التقديم بين حق الله، وحق الآدمي، ليس في ذات الحقين، وإنما هو لمتعلق الحقين، فقد يتعلق حق الله بالنفس أيضا، في بعض الأحيان، ومن ذلك التحريم على الإنسان قتل نفسه، والتصرف فيها ، بما يفضي تفويتها ، فقدم حق الله، على حق الآدمي.

- التخفيف على المسافر، والمريض، فيه تقديم للنفس على الدين ، وترك الجمعة والجماعات لحفظ المال.

- وأجيب، أن هذا التقديم، ليس تقديما على أصل الدين، بل على فروعه، و فروع الشيء غير أصله  $^{1}$ .

ثم استدل الآمدي لرأيه، في تقديم النسل على العقل ، بأن النسل من لواحق النفس<sup>2</sup>؛ وأجيب عليه أن النسل من لواحق النفس، أما العقل فهو جزء من ماهيتها، وإذا تعارض ما هو من ماهية الشيء، مع ما هو من لواحقه، قدم ما هو من الماهية<sup>3</sup>، وأجيب عليه أيضا: « أن المجنون لا يتورع عن الاعتداء على النسل، و على الأعراض، والمجنونة لا تتورع من تمكين نفسها، للاعتداء عليها ، فدل على أهمية العقل، على النسل، و تقدمه عليه ، فوي زواله ، زوال للدين، بزوال التكليف ، وزوال النفس، بالتعرض للآفات، والاعتداء على الآخرين، وزوال النسل، بالتعرض للزنا ، أو الاعتداء على أعراض

<sup>1.</sup> ينظر: الإحكام للآمدي ، ج<sub>4</sub> ، ص286.

التعارض والترجيح فسه، ص 289 ؛ ينظر : شرح العضد ، ج $_{6}$ ، ص ص 673 /674 ؛ التعارض والترجيح بين الأدلة : البرزنجي ، (د.ط) ( لبنان ، دار الكتب العلمية، 1996م ) ج $_{2}$  ، ص 261.

<sup>3.</sup> ينظر: المقاصد العامة للشريعة الإسلامية لبن زغيبة، ص 212.

الآخرين ، وكذلك لو وجد رجل يعتدي على إنسان بإزالة عقله نهائيا ، وعلى آخر بقطع ذكره ، ولم يمكن الجمع بين الإثنين، قدم إنقاذ المعتدى على عقله»  $^{1}$ .

أي أن مناط التكليف هو العقل، فكيف يتصور ممن فقد عقله، أن يحفظ نسله، إذ لابد من عاقل يستوعب التكاليف، و الأحكام، المتعلقة بحفظ النسل؛ وبذلك يترجح رأي الجمهور، بتقديم العقل على النسل، فتكون مرتبته بعده، و قبل المال، و الله أعلم.

ولا تقوت الإشارة، إلى أن ما رُجح في ترتيب الكليات، وفي مرتبة النسل خاصة، إنما هو من حيث المبدأ و الأصل ، أما في التطبيقات الجزئية، للتعارض بين الكليات، فالمناسب في ذلك، اعتماد رأي الغزالي، الذي أشار إليه جمال الدين عطية<sup>2</sup>، وهو أن يتعامل مع الضروريات، في شكل دوائر كبيرة، وواسعة، تتضمن دوائر أصغر فأصغر، إلى أن تصل إلى المركز ، و بالتالي فإن تقدم النسل، أوغيره، لا يكون الحكم عليه، إلا بعد معرفة حجم الدائرة، التي يقع فيها الاختلال، مقارنة بحجم الدائرة، التي وقع فيها الاختلال، في الكلية المقابلة.

ومثال ذلك، لو اعتبر الدين مقدما على النسل، من حيث الأصل ، فهل أن اختلال الدين، بتأخير الصلاة عن وقتها، مقدم على الاعتداء على النسل، بالزنى، فلا شك إذا من تقدم النسل ،على الدين هنا؛ وذلك لأن الدائرة التي وقع عليها الاعتداء في النسل، هي أدنى من المركز،وهكذا الأمر مع بقية الكليات الأخرى.

# المطلب الثالث: حفظ النسل في الديانات الأخرى

بدافع المقارنة بين الشرائع، و تأكيدا على تفوق الإسلام في العناية بهذا المقصد، يعقد هذا المطلب، ليستعرض فيه واقع الحفاظ على النسل، في الديانات الأخرى، مقتصرا على الديانتين، السماويتين: اليهودية، والمسيحية، بحكم قربهما في الأصل من التشريع الإسلامي، بالرغم مما اعتراهما من تحريف، وتزييف، لكن لا تزال نقاط المقاربة والاتفاق مع الشريعة الإسلامية، فيهما أكثر من غيرهما، من الشرائع.

مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات ، ص $^{1}$ .

<sup>2.</sup> ينظر: نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ص 45.

#### الفرع الأول : حفظ النسل في الديانة اليهودية

إن عناية اليهودية بحفظ النسل، تشير إليها أسفار عديدة من العهد القديم ، إذ ورد فيها ما يكفل حفظ النسل، جانبي الوجود، و العدم، ويذكر من تلك النصوص ما يلي:

- الحث على التكاثر، وزيادة النسل، حيث جاء في سفر التكوين : « أثمروا انتم وأكثروا وتوالدوا في الأرض وتكاثروا فيها  $^1$ .
  - الحث على الزواج ووجوبه لكونه، أول سبيل لإيجاد النسل.

لذلك يعتبر اليهود أن البقاء على العزوبة، لأي يهودي، ذكرا كان، أم أنثى، أمرا منافيا للدين، فالواجب على كل يهودي، أن يتزوج ، أما الذين يبقون عزابا، فإنهم يتسببون في تخلي الرب عن شعب إسرائيل<sup>2</sup>.

وبذلك، « فإن أول قاعدة في العلاقات الجنسية، في الديانات اليهودية ، كانت تنظم العلاقات العائلية، وتحدد ما هو مباح ، وما هو غير مباح، في الزواج ، وقد ورد هذا التحديد في أسفار مختلفة، من العهد القديم ( التوراة )» $^{3}$ .

فحرمت الزواج بالقريبات، أو ما يعرف بالمحرمات من النساء، في الإسلام ، كما في النص الآتي: « ...عورة أبيك وعورة أمك لا تكشف ، إنها أمك لا تكشف عورتها، عورة امرأة أبيك لا تكشف، إنها عورة أبيك ، عورة أختك بنت أبيك ، أو بنت أمك، المولودة في البيت، أو المولودة خارجا، لا تكشف عورتها ... إنه رذيلة، ولا تأخذ امرأة على أختها، للضر لتكشف عورتها، معها في حياتها» 4.

- الأمر بما يساعد على حفظ النسل، كستر العورة ، وإن لم يوجد في الأسفار ما يضبط حدودها، لكن ورد النهي عن كشفها عموما ، كما جاء في الأصحاح الثامن عشر، من سفر اللاوبين (1-23): «لا يقرب إنسان إلى قريب جسده، ليكشف العورة، أنا الرب،

<sup>1.</sup> سفر التكوين: الأصحاح التاسع: (7).

<sup>2.</sup> ينظر :التبيان في الفرق و الأديان : محمود محمد حمودة، ط1 ( (د.م)، مؤسسة الوراق ، 2001م ) 214.

الأديان السماوية بين العقل و النقل: يوسف حامد الشين، ط1 (ليبيا، بنغازي، جامعة قار يونس، 2002م) ص 172.

سفر اللاوبين: الاصحاح الثامن عشر: (6-18).

عورة أبيك، وعورة أمك V تكشف ... V»؛ وفي التكوين: « فأبصر حام ابن كنعان عورة أبيه ، وأخبر أخويه خارجا ، فأخذ سام ويافث الرداء، ووضعاه على أكتافهما ، ومشيا إلى الوراء، وسترا عورة أبيهما V.

- تحريم الفواحش، فإذا كانت اليهودية قد حثت على الزواج، كطريق لإيجاد النسل ، فإن تعاليمها الصحيحة، ركزت أيضا على اجتناب الفواحش، و الزنا، حيث يمثل الزنا في اليهودية، كل الاتصالات الجنسية، المخالفة للتشريعات السابقة، كما ينطبق على العلاقات الجنسية، اللواطية، ومجامعة البهائم، وحددت عقوبة هذه الاقترافات، حكم الموت للزاني، والزانية.

ومن النصوص الواردة في تحريم الفواحش ، ما ورد في الوصايا العشر ، لموسى قال: «...لاتقتل ، لا تترن ، لا تشرق ، لا تشهد على قريبك شهادة زور ، لا تشته بيت قريبك ، ولا تشته امرأة قريبك».

وإن المتأمل للأصحاح الثاني و العشرين، من سفر التثنية، يجده بكامله في أحكام الزني.

أما النهي عن إتيان البهائم، و اللواط فجاء فيه :« لا تضاجع ذكرا، مضاجعة امرأة، إنه رجس، ولا تجعل مع بهيمة مضجعك، فتتنجس بها ....

و يذكر في سفر التكوين أنه: « كان أهل سدوم، أشرارا، وخطاة لدى الرب جدا $^{6}$ .

-كذلك يوجد فيها تشريع يتقارب في كيفيته، مع تشريع إسلامي، وهو ما يعرف باللعان، وهو أيضا من أحد السبل المحافظة على النسل، من الاختلاط؛ حيث جاء فيه: «كلم الرب موسى قائلا: كلم بني إسرائيل ، وقل لهم إذا زاغت امرأة رجل، خانته خيانة ... يستحلف الكاهن المرأة بحلف اللعنة، ويقول الكاهن للمرأة: ... يجعلك الرب لعنة، وحلفا

 $<sup>^{1}</sup>$  . سفر اللاويين الاصحاح الثامن عشر  $^{1}$  .  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . التكوين الاصحاح التاسع (22 . 23).

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر الأديان السماوية بين العقل والنقل، ص $^{175}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. الخروج الأصحاح العشرون 13 - 17.

 $<sup>^{5}</sup>$ . اللاويين : الأصحاح الثامن عشر: (  $^{22}$ 22 ).

 $<sup>^{6}</sup>$ . التكوين: الأصحاح الثالث عشر: ( 13 ).

بين شعبك ...ويكتب الكاهن هذه اللعنات في الكتاب، ثم يمحوها في الماء المر ....هذه شريعة الغيرة، إذا زاغت امرأة من تحت رجلها، وتتجست ...»1.

فهذه جملة من نصوص توراتية، تبرز عناية هذه الديانة بمقصد النسل، وهي نصوص تتفق بصفة عامة، مع نظرة الإسلام لدرجة كثيرة، مما يسلم إلى القول أن المبادئ التي تقوم عليها هاته النصوص، – وليست النصوص في ذاتها – أنها من بقايا التوراة الصحيحة، التي سلمت من التحريف، و التزييف.

ومع هذا، فإن المتصفح في ثنايا العهد القديم بكامله، يجد لهذه النصوص ما يناقضها تماما، فلو أخذ مثلا: النهي الصريح عن الزنا، في وصايا موسى ، له نص مناقض، يأمر فيه الرب – تعالى عن ذلك علوا كبيرا – بالتحلل الأخلاقي، وارتكاب هذا الفعل الشنيع، فقد ورد أن الرب – تعالى عن ذلك علوا كبيرا – أمر به أحد أنبيائه، عند أول اتصال بينهما، بالوحي؛ فأمره بأن يتخذ زانية مشهورة، من اليهود، فجاء في سفر هوشع: «أول ماكلم الرب هوشع، قال الرب لهوشع: اذهب خذ لنفسك امرأة زنى، وأولاد زنى، لأن الأرض قد زنت زنى، تاركة الرب» وهلم جراً، مع طائفة كبيرة من النصوص، التي لا اعتبار فيها لعرض ولا نسب؛حيث تضع المرء، أمام واقع من الانحلال، والميوعة والمجون، بصورة تشمئز منها النفوس، وهذا افتراء على الله، وتحريف لشريعته السماوية، ما تهوى أنفسهم.

#### الفرع الثاني : حفظ النسل في الديانة المسيحية

تحوي الأناجيل المسيحية، آدابا وأحكاما، على صلة بحفظ النسل، إيجادا و إبقاء؛ بحيث تتفق على أن الزواج الشرعي، هو الطريق للنسل المشروع، وتحرم الزنى،كما في الإنجيل: « فقال اليسوع: "لا تقتل، لاتزن ،لا تسرق ...»3.

كما أنها حثت على بعض السلوكيات، والآداب، التي هي من قبيل الاحتياط لأمر النسل، ومثال ذلك، الدعوة لغض البصر، حيث ورد فيها: « قد سمعتم أنه قيل للقدماء،

 $<sup>^{1}</sup>$  . العدد : الأصحاح الخامس: ( 31-11 ).

<sup>2 .</sup> هو شع: الأصحاح الأول: ( 2-3 ).

 $<sup>^{3}</sup>$ . إنجيل متى: الأصحاح التاسع عشر: (  $^{17}$  - $^{19}$  ).

لا تزن ، وأما أنا فأقول لكم، أن كل من ينظر إلى امرأة، ليشتهيها ، فقد زنى بها في قلبه» أو وهذا يوافق قوله على: (فزنا العين النظر) 2.

أيضا، فيها دعوة لأدب الاستئذان وفيه: «وحين تدخلون البيوت سلموا عليه، فإن كان البيت مستحقا، فليأت سلامكم عليه، ولكن إن لم يكن مستحقا، فليرجع سلامكم  $^{3}$ .

غير أن المعروف في تاريخ المسيحيين، أنهم غالوا في تعبدا تهم، و انسلاخهم عن طيبات الدنيا ، وبذلك جاءت تعاليمهم، -خاصة في رسائل الرسل- داعية إلى التقشف، والرهبانية؛ فالبرغم من تحريمهم للزنى ، إلا أنهم لم يرغبوا في الزواج، كأمر ضروري، إذ اعتبروه مجرد حل، يلتجأ إليه، حال الخوف من الوقوع في الزنا.

فجاء في رسالة بولس  $^4$  الأولى، إلى أهل كورنثوس: « وأما من جهة الأمور التي كتبتم لي عليها، فحسن للرجل أن لا يمس امرأة، ولكن لسبب الزنا، فليكن لكل واحد امرأته ، وليكن لكل واحدة رجلها  $^5$ ، وفي موضع آخر، من نفس الرسالة: « ... ولكن أقول لغير المتزوجين، و للأرامل، أنه لحسن لهم، إذا لبثوا كما أنا ، ولكن إن لم يضبطوا أنفسهم، فليتزوجوا، لأن التزوج أصلح من التحرق $^6$ ، وتعليل ذلك، أن العبادة الحقيقية لله، تقتضى، أن يكون الإنسان بلا هم ، و الزواج هم مشغل، في نظرهم، فيقولون: «غير

<sup>1.</sup> إنجيل متى: الأصحاح الخامس: ( 27-28 ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان ، باب زنى الجوارح دون الفرج ، وكتاب القدر ، باب وحرام على قرية أهلكناها؛ وأخرجه مسلم: كتاب القدر ، باب قدر على ابن ادم حظه من الزنا.

 $<sup>^{3}</sup>$ . إنجيل متى: الأصحاح العاشر: (11 إلى 19 ).

<sup>4.</sup> بولس القديس: (ت67م)، رسول الأمم، من أعظم رجال التاريخ المسيحي، اسمه الأصلي: شاول، روماني الجنسية، تتلخص آراؤه في الرسائل التي بعث بها إلى الكنائس التي أنشأها، وهي جزء لا يتجزأ عن الكتاب المقدس؛ ينظر: الموسوعة العربية الميسرة، ط2 (مصر، دار الجيل، 2001م) ج2، ص607.

<sup>5.</sup> رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنثوس : الاصحاح السابع: (1-2).

ه. المرجع نفسه: الاصحاح السابع: (8-9).

المتزوج، يهتم في ما للرب وكيف يرضيه ، أما المتزوج فيهتم في ما للعالم، كيف يرضي المرأته»1.

وتبقى القاعدة في الزواج عندهم، قول بولس: « إذا من زوج، فحسنا يفعل، ومن لا يزوج، يفعل أحسن»<sup>2</sup>.

وكل هذا يقوم على فكرة، أن إقامة المسيحية الحقة، و العبادة الكاملة لله، أو الدخول في ملكوت السماوات على حد تعبيرهم ، لا يكون الا بالنتزه عن كل طيبات الدنيا، بما في ذلك الزواج ، وهذا التطرف بدوره، أوقعهم في ما هو محظور ، لمخالفتهم الفطرة الإنسانية؛ و الرهبانية كما سيتضح، في حد ذاتها، فكرة تقضي على النسل قبل وجوده ، كما أنها سبيل إلى الوقوع في الزنا المحظور ، « [ولذلك فإنهم] على رهبانية ديانتهم، وقعوا في التطرف ، فضاع بذلك شق معتبر من العرض ، فضلا عن الترجمة العملية، لعقيدة التثليث، التي تقوم على أكبر فرية، في حق مريم البتول»3.

وما قيل عن اليهودية، يقال عن المسيحية ، فإنها لا تزال تحافظ على بعض المبادئ الصحيحة في حفظ النسل ، لكن تقابلها بنصوص تغالي في الرهبانية، ومخالفة الفطرة، لتتحو بالنسل منحى الضياع.

وفي الختام، يتأكد أن كلا الديانتين، اليهودية و المسيحية، تحويان نصوصا في حفظ النسل، من جانب الوجود، ومن جانب العدم ، غيرأن التحريف و التزييف الذي ألحق بهما، أسلمهما إلى التناقض ؛ وأما تلك النصوص المتفقة مع ما جاء به القرآن، فإنها مبنية على بقايا المبادئ الصحيحة، التي جاء بها التوراة، المنزل على موسى، والإنجيل، المنزل على عيسى، إيمانا بقدسية الكتابين، في أصلهما.

ومن خلال ما سيق في هذا الفصل، اتضح أن المسلك الوقائي أحد أهم المسالك القرآنية في حفظ الضروريات، ولقد أخذ مساحة كبيرة من القرآن، لكونه يهدف إلى تفادي وقوع الخلل؛ ويقصد بهذا المسلك في إطار حفظ النسل:" إجراءات وتدابير ابتدائية، سابقة (عامة كانت أو خاصة )، وضعها القرآن حائلا، دون الإخلال بالنسل، أو أحد وجوهه".

<sup>.</sup> رسالة بولس إلى أهل كورنثوس: الأصحاح السابع: (33-32).

 $<sup>^{2}</sup>$ . المرجع نفسه: الأصحاح السابع : ( 38).

<sup>3.</sup> حفظ العرض في القرآن الكريم، ص 51.

واتضح أيضا، أن مصطلح النسل، وهو الكلية الرابعة من الضروريات، من المصطلحات التي لم يضبط لها تعريف دقيق، وبعد بحث أهم التعاريف والآراء، الواردة فيه، انتهى التحليل إلى أن حفظ النسل يعني:" المحافظة على استمرار التوالد، الناشئ عن اتصال الزوجين، بواسطة عقد النكاح، حال قيام الزوجية ، المنتفي عنه الشك في النسب، والقذف في العرض".

ومن محترزات تعريف النسل، تبين أن لهذه الكلية تأثرا كبيرا، بالاكتشافات الطبية الحديثة، وهو الأمر الذي استدعى ضرورة تحديد تعريفها بشكل دقيق، وضبط قواعدها وأسسها.

# الفصل الثاني: المسلط الوقابي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم

ويشتمل على ثلاثة مباحث:

- المبحث الأول:وقاية النسل في مجال العقياة.
- المبحث الثاني: وقاية النسل في مجال الأخلاق.
- المبحث الثالث:وقاية النسل في مجال التشريع العملي.

هذا المسلك، يضم مجموعة الأحكام، و التدابير القرآنية، التي تقوم بدورها الوقائي، لجميع المصالح الضرورية، بما في ذلك النسل، ومن غير اختصاص بأحدها.

كذلك يضم مجموعة الأحكام، الموضوعة، لحفظ أحد الضروريات أصالة ،وفي الوقت ذاته، تلعب دورا وقائيا، في حفظ النسل بالتبع.

كل هاته الأحكام، تشكل طريقا غير مباشر، في وقاية النسل ،أصطلح على هذا الطريق، مسمى: "المسلك الوقائي العام لحفظ النسل"، وتكمن الغاية من انتهاج هذا المسلك العام، في القرآن؛في كونه يشكل مرحلة قاعدية، تنبني عليها بقية الأحكام،كذالك لما له من دور تمهيدي،وتدريبي،ييسر تطبيق المسلك الخاص للوقاية.

ولمعالجة هذا المسلك، سيرتكز الحديث فيه على محاور ثلاثة، وهي:محور العقيدة،ومحور الأخلاق،ومحور التشريع العملي ؛ ذلك لأن هذه المجالات الثلاثة، هي المحاور الكبرى، التي تدور عليها جميع أحكام القرآن،و عليه فإن دراسة العنوان على وفقها، تعطي إلمامة شاملة، ومحيطة بكل جوانب هذا المسلك، في القرآن الكريم.

فتتقسم مباحث الفصل، على وفق هذه المحاور، إلى ما يلى:

- المبحث الأول:وقاية النسل في مجال العقيدة.
- المبحث الثاني:وقاية النسل في مجال الأخلاق.
- المبحث الثالث:وقاية النسل في مجال التشريع العملي.

الفصل الثاني ِوِوِ:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_71

## المبحث الأول: وقاية النسل في مجال العقيداة

يبدأ الكلام في هذا المبحث بالعقيدة، تأسياً بالنهج القرآني، الذي جعل قضية العقيدة من أولى القضايا، التي نزل بها الوحي و ذلك لارتباطها بعامل داخلي، يغوص في أغوار النفوس، فإذا ما تأصلت العقيدة الصحيحة المنشودة في النفوس،أصبح لها دور فعال، تتعكس نتائجه الإيجابية، على السلوك الخارجي، الظاهري.

فالعقيدة، هي المنطلق الأول، الذي ينطلق منه هذا المسلك، وهي القاعدة التي تبنى عليها بقية التدابير، وهي القائدة، والموجهة في العملية الوقائية، وهذا ما سيتضح من خلال تناول العناصر التالية، في مبحث العقيدة.

المطلب الأول:مفهوم العقيدة وخصائصها.

المطلب الثاني:مكانة العقيدة الإسلامية في القرآن.

المطلب الثالث: الأثر الوقائي للعقيدة في حفظ النسل.

# المطلب الأول:مفهوم العقيدة وخصائصها

#### الفرع الأول:مفهوم العقيدة

أ. العقيدة في اللغة: من عَقدَ يَعْقِدُ عَقْداً؛ والعَقْدُ نقيض الحل، واعْتَقَدَ الإخاء بينهما؛ بمعنى صدق، وَاسْتَحْكَمَ، والعَقِيدَةُ ما عقد عليه القلب، والضمير؛ أما الاعتقاد، مصدر اعْتَقَدَ، وهو يطلق على التصديق المطلق، جازماً كان أم غير جازم، مطابق، أو غير مطابق، ثابتٍ، أو غير ثابتٍ؛ وربما أطلقت الاعتقادات، على ما يُعْتَقَدُ به، في تعاليم الدين 1.

فاللفظ عقد، و ما أشتق منه، يؤدي معاني متعددة، ومختلفة؛ إلا أنه في أصل الوضع، كان لمعنى واحد، ثم استعير لباقي المعاني، «والذي صرح به أئمة الاشتقاق، أن أصل العقد، نقيض الحل، ثم استعمل في أنواع العقد، من البيوعات، والعقود، وغيرها، ثم استعمل في التصميم، والاعتقاد الجازم، وفي اللسان»<sup>2</sup>.

<sup>1 .</sup> ينظر ،اسان العرب،مج3، مادة (عقد)؛ تاج العروس،ج2، فصل العين من باب الدال؛ مختار الصحاح،مادة (عقد)؛ محيط المحيط: المعلم بطرس البستاني، ط3 (لبنان،مكتبة لبنان ناشرون،1998م)، مادة (عقد).

 $<sup>^{2}</sup>$ . تاج العروس، ج $^{2}$ ،مادة (عقد).

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_72

فالذي يهم البحث من تلك المعاني، هو المعنى المفيد للتصديق المطلق، وما انعقد عليه القلب و الضمير.

ب اصطلاحا: ترتبط العقيدة بمعناها اللغوي ارتباطا وثيقا؛حيث تدور فكرة العقيدة في الاصطلاح، على ما انعقد عليه القلب، وجزم به في أمور الدين، من غير النظر إلى منشأ تلك العقيدة، وهي بذلك، «تطلق على كل فكرة كلية، عن الكون، والإنسان والحياة...بصرف النظر عن صحة تلك الفكرة، أو بطلانها، وفسادها» أ.

«وقيل العقيدة مجموعة قضايا الحق،البديهية،المسلمة بالعقل،والسمع،والفطرة،يعقد عليها الإنسان قلبه،ويثتي عليها صدره،جازماً بصحتها،قاطعاً بثبوتها،لا يرى خلافها أنه يصح،أو يكون أبداً 2».

والعقيدة بمعناها العام، متعددة، ومتنوعة، بحسب تعدد الديانات التي تعتنقها الشعوب، فمنها العقيدة البوذية، العقيدة الهندوسية، والعقيدة الشيوعية، والعقيدة الإسلامية...وغيرها، وكلها داخلة في المعنى العام للعقيدة.

وما يهم البحث من بين هذه العقائد، هي العقيدة التي جاء بها القرآن ، وهي العقيدة الإسلامية الصحيحة، وقد عُرفت بأنها: «مجموعة محددة، من القضايا النظرية (العلمية والعملية)، السلوكية، يعلمها المؤمن، من مصادرها الأصلية (الكتاب والسنة)، وتكون ذلك العقد بين الخالق، والمخلوق» 3.

ومن التعريف، يُلاحظ أن العقيدة الإسلامية، تتقاطع مع بقية العقائد، في كونها قضايا نظرية مسلمة، إلا أن الاختلاف عنها، يتضح في المصدر والمنشأ، والغاية، التي حددها التعريف.

<sup>1.</sup> نظرات في الثقافة الإسلامية: عز الدين الخطيب التميمي، وآخرون، (د. ط) (الجزائر، دار الشهاب، (د.ت)) ص 59.

<sup>2.</sup> عقيدة المؤمن: أبو بكر جابر الجزائري، ط2 (القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية،1987م) ص21.

<sup>3.</sup> قضايا العقيدة الإسلامية بين النصوص الشرعية وأقوال المتكلمين: خميس بن عاشور، (رسالة دكتوراه، قسم العقيدة ومقارنة الأديان، جامعة الأمير عبد القادر، قسنطنية، الجزائر، 2001. 2002م) ص28.

الفصل الثاني ١٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_73

والعلم الذي يدرس قضايا العقيدة الإسلامية؛ من النبوات والإلهيات وغيرها، يسميه علماء الشرع بعلم العقيدة، كما يطلقون عليه مسمى علم الكلام، أو علم أصول الدين.

وقوله الإيمان بضع وسبعون، أو بضع وستون شعبة 1)، وقد سار علماء الحديث أيضا في مصنفاتهم، على المصطلح القرآني، والنبوي؛ فكانوا يترجمون لأبواب العقيدة ب: "كتاب الإيمان "، كما نجده في صحيح البخاري، ومسلم.

وهذا الذي جعل البعض، يعتبر أن العقيدة والإيمان، لفظان مترادفان تماماً، بحيث يصح إطلاق أحدهما، مكان الآخر 2.

ومدار العقيدة الإسلامية، على ستة أركان هي: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره وقد جاءت هذه الأركان على هذا الترتيب، في حديث الرسول المرسول المرسود، والمرابع و

<sup>1 .</sup> أخرجه البخاري: كتاب الإيمان ، باب أمر الإيمان؛ ومسلم، كتاب الإيمان، باب عدد شعب الإيمان.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: قضايا العقيدة الإسلامية بين النصوص الشرعية وأقوال المتكلمين، ص26، نقلا عن: الثقافة الإسلامية في ضوء الكتاب و السنة: شعبان محمد إسماعيل، ص11.

<sup>3.</sup> ينظر: نظرات في الثقافة الإسلامية، ص59؛ شخصية المسلم في القرآن والسنة: مصطفى عبد الواحد، ط8 (لبنان،دار الرائد العربي،1987م) ص14 وما بعدها

<sup>4.</sup> البخاري: كتاب الإيمان، باب سؤال جبريل عن الإيمان والإسلام والإحسان، وكتاب تفسير القرآن، باب قوله إن الله عنده علم الساعة؛ وأخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب الإيمان والإسلام والإحسان.

الفصل الثاني ِ وِ وِ إلمسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_74

فالأركان الستة، تشكل فكرة كلية، عن الكون، والإنسان، والحياة، وعما قبل الحياة الإيمان بالله، وعما بعدها، وهو الإيمان باليوم الآخر، وعن علاقتهما بما قبلها، وهو الخلق، و بما بعدها و هو الإيمان بالملائكة، والرسل، والأنبياء، والكتب السماوية المنزلة 1.

غير أن ما ينبه إليه، أن التعبير بالعقيدة الإسلامية، لا يعني أنها خاصة بالدين الذي جاء به محمد وأنه يمكن أن تكون هناك عقيدة سماوية أخرى، كالعقيدة المسيحية، أو اليهودية، وغيرها؛ ذلك أن العقيدة الصحيحة، التي لا يقبل الله غيرها، إنما هي عقيدة واحدة، من لدن آدم، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؛ فإن الحق في العقائد واحد، ولا يمكن أن يتعدد، فالعقيدة الإسلامية، هي التي دعى إليها آدم، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وغيرهم؛ وإنما يقع التعدد في الشرائع.

وهذا الذي أشار إليه القرآن في آيات كثيرة، من مثل قوله تعالى: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِلَآ إِلَىٰهَ إِلَّا أَنَاْ فَٱعۡبُدُونِ ﴾ [الأنبياء:25]

«بل إنك إذا تتبعت آيات القرآن الكريم، لاحظت أن اسم الإسلام، كان هو الاسم القديم، و الدائم لهذه العقيدة، تأمل مثلا في قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ [آل عمران:67]، وفي قوله تعالى على لسان سحرة فرعون: ﴿ قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ۞ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَن أَعَالَى على لسان سحرة فرعون: ﴿ قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ۞ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَن أَعَالَى على لسان سحرة فرعون: ﴿ قَالُواْ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ۞ وَمَا تَنقِمُ مِنَّا إِلَّا أَن أَن اللهِ على اللهِ عنه اللهُ عنه اللهُ عنه الله عنه اللهِ عنه اللهُ عنه اللهِ ع

ولقد أكد القرآن هذا، بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسۡلَـٰمُ ۗ ﴾[آل عمران12] وقوله أيضاً: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسۡلَىٰمِ دِينًا فَلَن يُقۡبَلَ مِنْهُ ﴾[آل عمران:85]

<sup>1.</sup> ينظر: نظرات في الثقافة الإسلامية، ص59.

 $<sup>^{2}</sup>$ . كبرى اليقينيات الكونية: البوطى، $^{8}$ (سورية،دار الفكر، $^{2005}$ م) $^{2}$ 

الفصل الثاني ٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_75

والنتيجة، أن تسمية العقيدة الإسلامية، إنما هو للدلالة على صحتها، وتمييزها عن العقائد الفاسدة، فهى العقيدة الصحيحة، الوحيدة في هذا الكون.

#### الفرع الثاني:خصائص العقيدة الإسلامية

بما أن العقيدة الإسلامية، هي العقيدة الصحيحة الوحيدة، فإنها تمتاز بميزات، وخصائص، تؤكد صحتها، ومن تلك الخصائص ما يلي:

## الخاصية الأولى:الربانية

وتعني أن العقيدة الإسلامية، ربانية المصدر؛ فهي من وضع الله تعالى، لا يخالطها شيء من وضع الله تعالى، لا يخالطها شيء من وضع البشر، وإن كان رسولاً، أو نبياً، كما أن وجهتها أيضا ربانية، و غايتها تحقيق العبودية الحقة لله تعالى، والوصول بالإنسان إلى مرضات الله، وإبعاده عن غضبه.

#### الخاصية الثانية:الوحدانية

وتعني أنها تقوم على أساس، أن الله سبحانه واحد، لا شريك له في ذاته، وصفاته، وأفعاله، وليس كمثله شيء، واحد، أحد،فرد، صمد، فلا مجال للتعدد، أو القول بأن الواحد ثلاثة. الخاصبة الثالثة:الكلية

فهي عقيدة واحدة، كلية، لا تقبل التجزئة، فيجب أن يعتقد بها الإنسان، بكل حيثياتها، وتفاصيلها، دون إنكار أو شك في أي، جزء منها، ومن ينكر جزءاً، منها يعد خارجاً عنها لا محالة.

#### الخاصية الرابعة:الثبات

تمتاز بثوت حقائقها، ويقينها، وأنها ذات مفاهيم لا تقبل البطلان، ولا تتغير قواعدها، بتغير الأحوال، والأهواء، والأزمان.

#### الخاصية الخامسة:الشمول والتوازن

فهي فكرة يقينية، شاملة عن الكون، والإنسان، والحياة، وعما قبل الحياة، وعما بعدها، وعن علاقتها جميعا بما قبلها، وما بعدها، وبذلك تكون قد أجابت عن كل تساؤل يطرحه عقل الإنسان، في أي زمان، وأي مكان.

وشموليتها أيضاً، تتضمن شمولية الزمان؛ في صالحة لكل زمان الإنسان، ولكل الحياة الدنيا، منذ آدم إلى يوم البعث، وشمولية المكان أيضاً، فلا تختص برقعة من الأرض، كما أنها شاملة للإنسان، في مختلف أطوار حياته.

الفصل الثاني ِ إِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ76

#### الخاصية السادسة:الواقعية

أي أنها بجميع أركانها، تعتبر حقائق واقعية، وليست أفكار متخيلة في الأذهان، تقوم على الظن والوهم؛ فهي تتعامل مع الحقائق ذات الوجود الحقيقي، لا مع تصورات عقلية مجردة، ولا مع مثاليات ليس لها وجود في عالم الواقع 1.

من خلال هذه الخصائص، اتضحت القيمة العظيمة للعقيدة الإسلامية، التي جاء بها القرآن للإنسانية جمعاء، هذه الخصائص جعلت لها سمواً، لا يدانيه أياً من العقائد المنحرفة الضالة، التي يستحيل أن تتوافر فيها ولو واحدة من تلكم الخصائص.

# المطلب الثاني:مكانة العقيدة الإسلامية في القرآن الكريم

# الفرع الأول:اتساع المجال العقدي في القرآن

شغلت العقيدة حيزاً كبيراً في القرآن الكريم، سواء من حيث كم الآيات والسور، أو من حيث المدى الزماني، فإن المرحلة المكية حيث المدى الزماني، فإن المرحلة المكية لنزول الوحي، هي أطول من المرحلة المدنية، وقد كان التركيز فيها منصباً على غرس العقيدة في نفوس المسلمين، فقضى الرسول المياب التي المرحلة المدنية التي لم تخل من التذكير بها.

أما من حيث الكم؛ فإن السور المكية كلها في العقيدة، وهي ما يعادل ستا وثمانين سورة، كسورة الإخلاص، القمر، هود، بالإضافة إلى الآيات المبثوثة في ثنايا السور المدنية، «وعلى ذلك يمكن القول، أن القرآن الكريم، كتاب عقيدة بالدرجة الأولى»2.

#### الفرع الثاني:إثبات أركان العقيدة بتفصيلاتها في القرآن

« القرآن الكريم، من موقع رعايته لأمور العقيدة ،قد احتوى جوانب العقيدة الإسلامية جميعاً، فلم يترك أصلام من العقيدة إلا أثبته، وقرره، وفصله، وبينه؛ فأصول العقيدة الإسلامية؟، وتفصيلاتها موجودة في القرآن الكريم<sup>3</sup>».

<sup>1-</sup> تُراجع هذه الخصائص في:نظرات في الثقافة الإسلامية ، 90 وما بعدها؛ التربية الوقائية في الإسلام، ص56؛ دراسات في الثقافة الإسلامية: أمير عبد العزيز، (د.ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، 1979) ص 221.

<sup>2.</sup> منهج القرآن في إصلاح المجتمع،محمد السيد يوسف،ط2(مصر،دار السلام،2004)ص139.

 $<sup>^{3}</sup>$  . المرجع نفسه، $^{3}$ 

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_77

والأمثلة على ذلك، أكثر من أن تحصى في هذا المقام، ففي مجال الكلام عن الإيمان بالله، نجد من الآيات ما يثبت توحيد ربوبيته، كقوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّرُ ﴾ [الرعد:16]

وقوله أيضاً: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَةُ وَٱلْأَمْنُ ۚ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَامِينَ ﴾ [الأعراف:54]

ومنها ما يثبت توحيده في الألوهية، من مثل قوله تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ وَمِنها مَا يثبت توحيده في الألوهية، من مثل قوله تعالى: ﴿لَقُومِ الْعَبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴿ الأعراف 59]، وقوله عز وجل: ﴿ وَمَا لَى لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [بس:22]

و بالمقابل، فقد وردت الآيات المحذرة من الشرك، فيقول فيها عز من قائل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ [النساء: 48]، ويقول: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأُولهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ يشرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأُولهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: 72].

وعن الإيمان بالملائكة، فقد ورد فيه من القرآن، قوله عز وجل: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ إِلَيْهِ أَنزِلَ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتْهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة:285]، وقوله أيزل مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتْهِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [البقرة:285]، وقوله أيضاً: ﴿ يُنزِلُ ٱلْمَلَتْهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَ النحل: 2].

وفي أوصافهم تقول الآية: ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَيْكَةِ رُسُلاً أُولِىٓ أَجْنِحَةِ مَّثَنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ أَيزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ وَسُلاً أُولِىٓ أَجْنِحَةٍ مَّثَنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ أَيزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآء ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [فاطر: 1]، وورد في وظائفهم قوله تعالى: ﴿ عَلَيْهَا مَلَتْهِكَةُ غِلَاظُ شِدَادُ لاَ قَدِيرٌ ﴾ [فالتحريم: 6]، وقوله عز وجل: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ لَيَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: 6]، وقوله عز وجل: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ لَيْعَصُونَ ٱللَّهُ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله عز وجل: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ اللهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله على قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله على قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله على قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله على قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله على قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعريم: 6]، وقوله عن وجل عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَلِي عَلَىٰ مَرْسُ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَينٍ ثَمُنينَةٌ ﴾ [الحاقة 17].

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ78

وفي الإيمان بالكتب السماوية، قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيرَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [الحديد: 25]، وهذا في الكتب السماوية جملة.

ونجد آيات مفصلة للكتب بأسمائها؛ ففي التوراة قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة:44]، وفي الإنجيل قوله عز وجل: ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَىٰٓ ءَاتَٰرِهِم بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ وَءَاتَيْنَهُ ٱلْإِنجِيلَ ﴾ [الحديد:27]، وفي الزبور قوله تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا ﴾ [الإسراء:55]، ويقول عز من قائل، في آخر الكتب المنزلة، وهو القرآن: ﴿وَلَقَدُ يَسَّرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكُر فَهَلَ مِن مُّدَّكِ ﴾ [القمر:17]

أما الإيمان بالأنبياء و الرسل، فقد ورد ذكره في جملة من الآيات، من مثل قوله تعالى: ﴿وَرُسُلاً قَدْ قَصَصَنَّهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلاً لَّمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾ [النساء:164].

كما ورد ذكرهم بأسمائهم، في كثير من الآيات، ومنها قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَتِلَّكَ حُجَّتُنَا ٓ ءَاتَيْنَهَاۤ إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَآ اُوْ َ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمُ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلاَّ هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۖ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ عَلِيمُ \* وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلاَّ هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۖ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ عَلِيمُ \* وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيُعْقُوبَ ۚ كُلاً هَدَيْنَا وَهُومَا وَهُومَا وَهُومَا وَكُذَالِكَ خَزِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَزَكَرِيّا دَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ ۚ وَكَذَالِكَ خَزِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَزَكَرِيّا وَكَذَالِكَ خَزِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَزَكَرِيّا وَكُذَالِكَ خَرْنِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَزُكَرِيّا وَكُذَالِكَ خَرْنِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَرُكَرِيّا وَكُذَالِكَ خَرْنِى ٱلْمُحَسِنِينَ \* وَلُوطًا ۚ وَكُذَالِكَ عَلْمَ وَلُوطًا ۚ وَكُذَالِكَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [88.83]

وفي محمد خاتم الأنبياء، عليه أزكى الصلاة و التسليم، يقول تعالى: ﴿مَّا كَانَ مُحُمَّدُ أَبَاۤ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمۡ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيّئَ ﴾ [الأحزاب:40] مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمۡ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيّئَ ﴾ [الأحزاب:40] ومما ورد من الآيات، في الإيمان باليوم الآخر، قوله تعالى: ﴿ بَلَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ يَلَ تُؤُثِرُ أَن تُولُّواْ

الفصل الثاني ِوِوِهِ:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_79 وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِكَنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ [البقرة:177]؛ وفي القرآن مسميات عديدة، لليوم الآخر، كيوم القيامة، والحاقة، والقارعة، وغيرها.

كما ورد في الإيمان بالقضاء والقدر، قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنِهُ وَ وَمَا نُنَزِّلُهُ وَ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعَلُومٍ ﴾ [الحجر: 21]، ومنها أيضاً: ﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَبٍ مِّن قَبْلِ أَن نَبْرَأَهَا ﴾ [الحديد: 22].

وهكذا أثبت القرآن، أصول العقيدة الستة، بهاته النصوص، وما ورد منها لا يمثل إلا القدر اليسير، وتجدر الإشارة، إلى أن القرآن الكريم، في إثباته لهاته القضايا، عالجها في جملتها بمحكم الآيات، وما قد يقع منها في المتشابه، وضع له ضوابط، مثل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أُوهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى:11] تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى أُوهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى:11] أ

# الفرع الثالث:التنوع في الاستدلال لأمور العقيدة في القرآن

لقد حشد القرآن، ألواناً متعددة، ومتتوعة، من الاستدلالات، والبراهين، لأمور العقيدة، فخاطب في الإنسان، جميع قواه ومداركه، فهناك من البراهين ما تخاطب في الإنسان عقله، كقوله تعالى: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا ءَاهِئَ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾[الأنبياء:22]، وقوله أيضاً: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ وَ قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَمَ وَهِى رَمِيم فَلَ يُحْيِما ٱلَّذِيَ أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيم ﴾[يس:78/7]

ويخاطب الإنسان في حسه فيقول: ﴿أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهِ مِلَ الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ﴿ وَاللَّهُ مَا السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴾ [الغاشية:18/17]، وقوله أيضاً: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَكِ ٱلنَّيْ اللَّهُ مِنَ الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَّا هِ وَالنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلنِّي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَّاءٍ ﴾ [البقرة: 164]، كما يخاطب فطرة الإنسان، في مثل قوله عز وجل: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلكُوتَ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِين ﴿ فَلَمَّا جَنَ

<sup>.</sup> ينظر :منهج القرآن في إصلاح المجتمع،-140

الفصل الثاني ِوِوِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_80 عَلَيْهِ ٱللَّيْلُ رَءَا كُوْكَبًا قَالَ هَاذَا رَبِي فَلَمَّآ أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْآ فِلِير َ ﴾ عَلَيْهِ ٱلْيَالُ فَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْآ فِلِير َ ﴾ [الأنعام:76/75].

ومن قبيل النتوع في الاستدلال أيضاً، أن تلك البراهين، تارة تتبه إلى ما يحيط بالإنسان، وتارة تتبه إلى ذات الإنسان، ومثالها قوله تعالى، في سورة النمل: ﴿ أُمَّنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأُنزَلَ لَكُم مِّرَ. السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأُنزَلَ لَكُم مِّرَ. السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأُنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَلُونَ ﴿ أُمَّن جَعَلَ كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَآ أَءِلَه مُّ مَّ اللَّهِ أَبلُ هُمْ قَوْمُ يُعَدِلُونَ ﴿ الْمَالَةُ مَّن جَعَلَ اللَّهُ مَّ اللَّهُ أَلْ رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ الْبُحْرَيْنِ حَاجِزًا اللَّهُ مَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ مَّ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ مَّ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ الْعُلِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الْمُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ اللللللَّهُ الللللْمُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ

وكما اعتنى القرآن بتقرير أصول العقيدة، باستدلالات قوية صحيحة، ومتنوعة؛ كذلك عمل على وقايتها، والدفاع عنها، فعرض لعقائد أهل الكتاب، والمشركين، من المجوس وغيرهم، وأكد على ضلالتها، وزيفها، وانحرافها، فقال تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ تَالِثُ ثَلَيْتَةٍ ﴾ [المائدة: 73]، وقال أيضاً، في قصة إبراهيم مع قومه: ﴿قَالَ بَلَ فَعَلَهُ وَكَبِيرُهُمْ هَلِذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُوا يُنطِقُونَ ﴿ فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ثُمَّ نُكِسُوا عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَتَوُلآ ءِ يَنطِقُونَ ﴾ قال إنتَّكُمْ أَنتُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ ثُمَّ نُكِسُوا عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَتَوُلآ ءِ يَنطِقُونَ ﴾ قال أَفتَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْعًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴿ أُفْلِلَا كُمْ وَلِمَا الْعَبْدُونَ ﴾ [الأنبياء: 67.63].

فبهذا التنوع القرآني، في الاستدلال لقضايا العقيدة، وإثبات أصولها بمحكم الآيات، مع اتساع المجال العقدي في القرآن، كما وزماناً؛ من هذا كله، تدرك المكانة السامية، التي أولاها القرآن، للعقيدة الإسلامية؛ بحيث اعتبرت المحور الأول، والرئيسي فيه.

# المطلب الثالث:الأثر الوقائي للعقيدة في حفظ النسل

تقدم القول، بأن ما يدخل ضمن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل، لا يختص به لذاته، وإنما هو وقاية، وحماية له، ولبقية الضروريات؛ لكن هذا لا يمنع، من إبراز الجهة الوقائية، بالنسبة إليه خاصة، في كل محور، من محاور هذا المسلك، ومادام الكلام في المبحث، يتعلق بالعقيدة ، فلا بد إذاً من بيان دورها الوقائي تجاهه؛ هذا الدور يتجلى في أمور ثلاثة وهي:

#### الفرع الأول:الوقاية بإحداث التوازن في شخصية الفرد

تعمل العقيدة الإسلامية الصحيحة، على تحقيق التوازن في شخصية الفرد المؤمن، فتوازن مشاعره النفسية، وطاقاته وملكاته، وتفكيره وغرائزه، هذا التوازن أداة وقائية فعالة، تجنب المؤمن مفاسد التطرف والانحراف، وتمنح القلب طمأنينة، والنفس سكينة؛ قال تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللّ

« وإذا اطمأن القلب، وسكنت النفس، شعر الإنسان ببرد الراحة، وحلاوة اليقين، واحتمال الأهوال بشجاعة، وثبت إزاء الخطوب، مهما اشتدت»1.

وقد فسر البوطي، حقيقة التوازن، الذي تحققه العقيدة الصحيحة؛ بأن الله جهز الإنسان بأخطر الملكات، والصفات، لتتكامل لديه القدرة على إدارة شؤون هذا الكون ، وتعميره، ومن تلك الملكات والصفات، صفة العقل، و يتفرع عنها العلم والإدراك، والقدرة على التحليل، وكذا صفة الأنانية، ويتفرع عنها النزوع إلى الأثرة، والتملك، والسيطرة والعظمة، والجاه؛ ومدَّه أيضاً بمجموعة من العواطف، والأشواق، والانفعالات، متممة لتلك الصفات، كالحب، والكراهية، والغضب؛ لكن هذه الصفات، هي شِرَةُ مُنُ كبيرة، فهي أسلحة ذات حدين، لذلك أطلق الله على هذه الملكات اسم الأمانة، ومن أجل ذلك، كان لا بد من قوة أخرى، توجه هذه الصفات إلى الوجهة الصالحة، وتلك الوجهة التي تحقق هذا التوازن ، بحيث لا يستعمل هذه الصفات إلا من جانبها المفيد، هي العقيدة الصحيحة،

\_\_\_

<sup>.87</sup> منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص289، نقلا عن العقائد الإسلامية، سيد سابق، ص $^{1}$ 

الفصل الثاني ِ وَوِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم = 82 عن الإنسان، والكون، والحياة، وما وراء ذلك كله = 1.

فالعقيدة الصحيحة، هي التي تجيب عن الأسئلة الكبرى للإنسان: من أين أتى؟، ولماذا هو موجود؟، وماهو مصيره؟، فلا شك أن الجواب عنها، من أكبر عوامل السكون، والاستقرار، ومتى حدث هذا التوازن، أصبح المؤمن في مأمن عن الانحرافات، والمعاصي ولذلك يقول في: (لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن²)؛ أي أن الزنا انحراف في السلوك، منشأه انحراف في العقيدة الصحيحة، والحديث، فيه دلالة واضحة على الدور الوقائي للعقيدة، في حفظ النسل، من خلال الوقاية من الزنا بالإيمان.

و هكذا الأمر مع بقية المعاصي والانحرافات، المخلة به، فهي على ارتباط وثيق بتوازن الشخصية، وسكونها، الذي لا يتحقق إلا في ظل عقيدة راسخة، قوية، صحيحة.

وقد صور ابن القيم هذا التوازن، تصويراً بليغاً، فقال: «في القلب شَعَثُ - أي تمزق – لا يلمه إلا الإقبال على الله، وفيه وحشة، لا يزيلها إلا الإنس بالله، وفيه حزن لا يذهبه إلا السرور بمعرفته، وصدق معاملته، وفيه قلق لا يسكنه إلا الاجتماع عليه والقرار عليه، وفيه نيران حسرات، لا يطفئها إلا الرضا بأمره، ونهيه، وقضائه، ومعانقة الصبر على ذلك، إلى وقت لقائه، وفيه فاقة، لا يسدها إلا صحبته، والإنابة إليه، ودوام ذكره، وصدق الإخلاص له، ولو أعطي الدنيا وما فيها، لم تسد تلك الفاقة أبداً 3».

فإن من عدم الإيمان الصحيح، القوي، أصبحت نفسه في فاقة إلى الطمأنينة، والسكينة، وعاش في اضطراب وتمزق، كما هو الحال في مجتمعات الكفر والإلحاد، والشرك، حيث يغيب هذا التوازن؛ فيعيش المرء حالة من القلق، والضعف والتعاسة؛ ذلك لأن تلك العقائد، لم تستطع الملائمة والانسجام، بين الإنسان والكون، «وهذا ما أيده الواقع العلمي، فقد ثبت أن أعلى نسب الانتحار، والجنون، هي في أكثر دول العالم تقدماً من

<sup>.</sup> ينظر كبرى اليقينيات الكونية، ص65 وما بعدها.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب المظالم والغصب، باب النهبى بغير إذن صاحبه، كتاب الأشربة، باب قول الله تعالى: إنما الخمر والميسر والأنصاب، كتاب الحدود، باب لا يشرب الخمر، وباب السارق حين يسرق، وباب إثم الزناة؛ وأخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان نقصان الإيمان بالمعاصى.

مدارج السالكين: ابن القيم، (د.ط) (المغرب، دار الرشاد الحديثة، (د.ت)) ج3، ص3 .

الفصل الثاني ٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ83

الناحية المادية 1 هناك حيث تطغى المادة على كل شيء، حتى على المعتقد، ولقد صور القرآن حال هؤلاء، بقوله تعالى: ﴿فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ وَيَشْرَحْ صَدْرَهُ وَلِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ وَيَشْرَحْ صَدْرَهُ وَلِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ فِي ٱلسَّمَآءِ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ صَدْرَهُ وَعَيْورَ فَي السَّمَآءِ عَلَى اللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الأنعام: 125].

ويتضح من كل ما سبق، الدور الوقائي للعقيدة الإسلامية، تجاه النسل؛وذلك بإحداث توازن في شخصية المؤمن، يقيه السلوك المنحرف، المخل بالنسل، مما يضمن استقامته على طريق الشرع السوي.

#### الفرع الثاني: الوقاية بتزكية النفس وتطهيرها

من الآثار المترتبة على العقيدة الصحيحة، تزكية نفس المؤمن ، والتزكية مأخوذة من زَكَا؛ بمعنى سَمَا، فالتزكية هي السُّمُو<sup>2</sup>.

إذاً، فزكاة النفس، تكون بأمور ثلاثة: تطهير، وتَحَقُّق، وتَخَلُّق، وكل ذلك مرتبط بالإيمان ومقتضياته، وتصور النفس الزكية، متمثل في شخصه وسلوكه، صلى الله عليه وسلم، ومن ثمة، كان الإقتداء التام بالرسول في هو ما يحقق زكاة النفوس، فنفسه في أزكى النفوس، والقرآن قد أشار إلى تزكية النفس ضمن آيات عدة، منها قوله تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنَهَا \* فَأَلْمَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُونَهَا \* قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَنها \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنها \* [الشمس: 10.7]؛ فإنه لعظيم شان

<sup>1.</sup> احذروا الأساليب الحديثة لمواجهة الإسلام: سعد الدين صالح،ط7(الشارقة،مكتبة الصحابة، 2000م) ص 239.

<sup>2.</sup> ينظر:مختار الصحاح،مادة(سَمَا)

<sup>3.</sup> ينظر: المستخلص في تزكية الأنفس، سعيد حوى، (د.ط) (الجزائر، دار السلام، دار الفكر (د.ت)) ص 153.

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_84 التركية، تقدمتها سبع قسمات ، كلها جاءت لتأكيد حقيقة، هي أن زكاة النفس سبب فلاحها، وتدسيتها أسبب خيبتها، وخسرانها.

فإن الفلاح يتحقق عندما يستقر ذلك الإيمان الصادق في القلب، فيسمو بالنفس إلى درجة أعلى ، فتصير نفساً زكية ، تتساق طواعية لتكاليف الشرع ، فتقدم على الطاعات ، وتجتنب المحرمات ؛ فإن حرم عليها الزنا ، والقذف ، وإطلاق البصر ، اجتنب جميع ذلك ؛ وإن أمرت بالتستر ، والاستئذان ، والعدة ، أتت جميع ذلك ، من غير ما حاجة ، إلى الترغيب أو الترهيب ؛ لذلك فإنه لمّا تزكت نفوس الصحابة ، وتشبعت إيماناً ، انتهت عن شرب الخمر بمجرد نزول النص المُحرِّم ، وقالوا انتهينا ، انتهينا ، انتهينا .

إن النفوس إذا تزكت، انطلقت من قيودها المادية، فتتعالى عن الشهوات، وتسعى إلى الطاعات، فينعكس الإيمان على الجوارح، سلوكاً، وعملاً، فيكون صورة عملية وواقعية 2.

ومما يستفاد من الآية ما يلي:

1) أن التزكية من الله، لأن موانعها في الإنسان قوية، تستحيل معها التزكية، إلا بفضل من الله؛ وهذا يقتضي أن يبذل المؤمن جهده في التزكية، وأن يسأل الله إياها، كما في الحديث: (اللهم آت نفسى تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها 3).

2) أن من التزكية، العفو والصفح، عمن أساء إلينا، ولو في عِرْضِنا؛ لأن الأمر جاء

<sup>1.</sup> تدسية النفس:من دسس ،دس ، ودسًاها؛ بمعنى جعلها خسيسة ، قليلة بالعمل الخبيث؛ ينظر: السان العرب ، ج6 ، مادة (دَسَسَ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: الجريمة أسبابها ومكافحتها، ص188؛ نظرات في الثقافة الإسلامية، ص96/95؛ منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص284.

<sup>3.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الذكر و الدعاء و التوبة والاستغفار، باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يُعمل.

الفصل الثاني وِوِوِ:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_85 بمناسبة الحديث، عن مسطح بن أثاثة، وقصته مع أبي بكر.

- 3) أن من التركية، عدم إتباع الشيطان.
- 4) ومن التزكية أيضاً، عدم محبة إشاعة الفاحشة، في الذين آمنوا.
- 5ومنها أيضاً، إمساك اللسان عن الأعراض، وترك المشاركة في كل ما يؤذيها.

من هنا تدرك أهميتها الوقائية في حفظ النسل، فكفى بها أنها تمنع إشاعة أخبار الفواحش، وهتك الأعراض، واتباع خطوات الشيطان بوجه عام.

#### الفرع الثالث:الوقاية باستشعار الرقابة الإلهية

من ثمرات العقيدة الصحيحة، أن يستشعر الإنسان أن هناك رقيباً عليه، في كل أفعاله، وأقواله، وتصرفاته، مما يدفعه إلى امتثال الأوامر أينما كان، ولو خالياً مع نفسه؛ هذا الشعور الذي تغرسه العقيدة في نفس المؤمن، له دور وقائي كبير في حماية الأفراد من الانحراف.

فإذا علم المرء، أن إلهه عليم بذات الصدور، وأنه: ﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخُفِى السَّدُورُ ﴾ [غافر:19]، وأنه: ﴿مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق:18]، وأنه: ﴿لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَا ﴾ [الكهف:49]، واصطحب معه هذا الشعور، عند كل لحظة من حياته، فإنه لا محالة، تقل أخطاؤه، وعثراته، وإن انزلق، فسرعان ما يبادر إلى التوبة، واصلاح ذلك الخطأ.

إن الشعور المراقبة ، يستجلب الخوف، و الخشية، من مخالفة الرقيب، خصوصا إذا كان الرقيب هو الله بجلاله، وعظمته، وقدرته،وعلمه، «ولولا خشية الله، لاسترسل الإنسان في شروره، وانكب على شهواته، غير مقيم لمصلحة الغير أي اعتبار، ولما نفعت في ذلك القوانين، التي شرعت للمحافظة على الإنسان، من عدوان الغير، وهذا ما يعاني منه عالمنا المعاصر»2.

ولذلك فإن فعالية التشريعات، والتكاليف، أو الأحكام، لا تتحقق مالم تُربط بقناعة

<sup>1.</sup> ينظر:المستخلص في تزكية الأنفس، ص ص 154/155؛ مكارم الأخلاق: ابن تيمية، ت: عبد الله بدران، و محمد عمر الحاجي، ط1 (لبنان، المكتبة العصرية، 2001م) ص 89.

<sup>2.</sup> الجريمة وأسبابها ومكافحتها، ص194؛ وينظر: شخصية المسلم في القرآن والسنة، ص72.

الفصل الثاني ٥٩٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ86

داخلية، وعقيدة ثابتة، أساسها، استشعار رقابة علوية، فوق إنسانية، عند ذلك تطبق الأحكام، دون الحاجة إلى مراقبة إنسانية.

وعليه فإن ما يعانيه العالم الإسلامي، من تدهور في الأخلاق، وانكباب على الرذائل، وانتشار في الإجرام، سببه غفلة المسلم عن خالقه، وعن استحضار مراقبته، وعظمته، التي تجعل في القلب رهبة، تحول بينه وبين الميل إلى الشر 1.

فلم يعد هناك، ثمة شك في فعالية الشعور بالمراقبة الإلهية ، ودورها الوقائي تجاه موضوع البحث (النسل)؛ فإنه باستحضار ذلك، يبتعد المسلم عن الزنا ومقدماته، يتعفف عن الخوض في أعراض الناس، ويغض بصره عن العورات ، وترتدي المسلمة الحجاب، ولو بعيدا عن مرأى أهلها ، ويتقى جميع ما قد يخل بالنسل؛ كل ذلك باستحضار هذه المراقبة، فيوجد النسل ويبقى، وفق مقصود الشرع فيه.

وبتمام الحديث عن العقيدة، ودورها الوقائي تجاه النسل، يخلص المبحث إلى النتائج التالية:

- 1) العقيدة الإسلامية، هي العقيدة الصحيحة، وهي الدين، والدين واحد من لدن آدم، الله الأرض ومن عليها، أما الذي يتعدد و يتنوع، فهو الشرائع؛ وعليه، لا اعتبار عند الله لعقيدة غير العقيدة الإسلامية.
- 2) قضية العقيدة، أعظم قضية ركز عليها القرآن، تجلى ذلك من خلال إثبات أصولها، بمحكم الآيات ، والتتوع في الاستدلال عليها، مع استغراقها لأطول مدة زمنية في نزول الوحى ، واستغراقها لأكبر كم من آي القرآن.
- 3) تأتي العقيدة، على رأس العملية الوقائية لحفظ النسل؛ من خلال ما تُحدثه من توازن في شخصية المؤمن، وما تقوم به من دور في تزكية نفسه، واستشعاره لرقابة الخالق؛ ولهذا فلا بد من العمل على غرسها في نفوس الأفراد، وتتقيتها من الشوائب، والانحرافات، حتى تؤتي أُكلها في وقاية النسل.

\_

<sup>1.</sup> ينظر: الجريمة أسبابها ومكافحتها، ص193.

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ87

# المبحث الثاني:وقاية النسل في مجال الأخلاق

لئن كان القرآن الكريم قد اهتم بقضية العقيدة، كقضية أُولى، فإنه في بدايات الوحي، كثيرا ما كان يورد قضايا العقيدة، وقضايا الأخلاق، جنباً إلى جنب؛ هذا راجع لأهمية الأخلاق في تنظيم سلوك الأفراد، والمجتمع، فتسير إذاً الخطة الوقائية في هذا المسلك، مع المنهج القرآني، لِيُوالي هذا المبحث ، مبحث العقيدة، فيدرس وقاية النسل، في مجال الأخلاق ، ضمن مطالب ثلاثة وهي:

المطلب الأول: تعريف الأخلاق وخصائصها.

المطلب الثاني:الأخلاق في القرآن الكريم.

المطلب الثالث: الدور الوقائي للأخلاق في حفظ النسل.

# المطلب الأول: تعرف الأخلاق وخصائصها

## الفرع الأول:تعريف الأخلاق

أ-الأخلاق في اللغة، جمع خُلْقِ بالضمة الواحدة، وخُلُقِ بالضمتين، وهي السجية، والطبع، والمروءة، والدين، والخِلْقة، الفطرة؛ وفي التنزيل: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ وَالطبع، والمروءة، والدين، والخِلْقة، الفطرة؛ وفي التنزيل: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ اللهُ اللهُ

#### ب- الأخلاق في الاصطلاح:

تُعرف الأخلاق بصفة عامة، بأنها: «صفة مستقرة في النفس- فطرية أو مكتسبة- ذات آثار في السلوك، محمودة ، أو مذمومة 2»؛ وفي تعريف أكثر تفصيل، يقول الغزالي، هي: «عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال بسهولة، ويُسر، من غير حاجة إلى فكر، وروية، فإن كانت الهيئة، بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة، والمحمودة عقلاً، وشرعاً، سميت تلك الهيئة خلقاً حسناً، وإن كان الصادر عنها، الأفعال القبيحة، سميت الهيئة التي هي المصدر، خلقاً سيئاً 3».

\_

<sup>1.</sup> ينظر :لسان العرب، ج3، مادة (خَلَقَ)؛ تاج العروس، ج6، فصل الخاء من باب القاف.

<sup>2.</sup> نظام الإسلام في العقيدة والأخلاق و التشريع:مصطفى ديب البغاءط2 (سورية، البنان، دار الفكر، دار الفكر المعاصر، 1998م)، ص153.

<sup>3.</sup> إحياء علوم الدين: الغزالي، (د.ط) (سوريا، عالم الكتب، (د.ت)) ج3، ص46.

الفصل الثاني ١٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ88

ويقارب تعريفه هذا، معنى الخلق عند علماء الاجتماع، حيث تُعرف الأخلاق عندهم: «أنها السلوك الذي يصدر عن الفرد، وفق قاعدة ، أو مقياس، وعن عمد، واختيار، وإرادة، ويسعى نحو غايات فوق فردية 1 ».

#### ومن التعاريف نستنج أن:

- \*الأخلاق منها ما هو فطري،وماهو مكتسب،وهي قابلة للمدح،أو الذم.
  - \*أنها تمتاز بالرسوخ ،والاستقرار في نفس الفرد.
- \*أنها تصدر عن إرادة واختيار ،وعلى أساس معين ،كيفما كان عقدي أو غيره.

ومن ثمة فليست كل الصفات المستقرة في النفس،من قبيل الأخلاق؛ بل منها غرائز، ودوافع لاصلة لها بالخلق، والذي يفصل الأخلاق ويميزها، عن جنس هذه الصفات،كون آثارها في السلوك قابلة للحمد أو الذم،وبذلك يتميز الخلق عن الغريزة ذات المطالب المكافئة لحاجات الإنسان الفطرية<sup>2</sup>.

وعليه فإن الأكل،والجنس،وغيرها،كلها لا تسمى أخلاقاً،وإن كانت مستقرة في النفس البشرية،وذلك لعدم قبولها للحمد أو الذم.

أيضاً ،ايس كل سلوك قابل للحمد أو الذم، يعتبر خلقاً؛ مالم يقترن بعنصر العمد، أو الاختيار، فالذي يقوم من مقعده ليريح رجليه من كثرة الجلوس، فيجلس مكانه شخص يقف بجانبه، لا يعتبر تصرفه من باب خُلُق الإيثار، بالرغم من أن فعله هذا قابل للحمد، إلا أنه لا يعد خُلُقاً؛ لأنه ليس مقصوداً من الشخص الذي صدر عنه، وهكذا.

هذه هي الأخلاق بمفهومها العام، أما الأخلاق الإسلامية، وهي بيت القصيد، فقد عرفت بأنها:

«مجموعة من التصرفات القولية ،والفعلية،التي يقوم بها المسلم،والتي تنبثق عن العقيدة الإسلامية؛ وبذلك فإن الأخلاق، هي السلوك الذي تعبد الله به عباده المؤمنين<sup>3</sup>».

والملاحظ أن الأخلاق الإسلامية، لا تخرج عن المعنى العام للأخلاق، إلا أن أهم ما يميزها، هو كونها قائمة على أساس عقدي، وغرضها تعبدي، وفق شريعة الإسلام،

 $<sup>^{1}</sup>$ . نظام الإسلام، م $^{1}$ 

<sup>2.</sup> ينظر: علم الاجتماع الأخلاقي :حسين عبد الحميد أحمد رضوان،(د.ط)((د.م)،المكتب العربي الحديث،2002م) ص11.

 $<sup>^{3}</sup>$ . دراسات في الثقافة الإسلامية، ص $^{3}$ 

الفصل الثاني ٥٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ89

مع التنبيه إلى أن الاستعمال الشائع، والمتداول لمصطلح الأخلاق، عادة ما ينصرف إلى الأخلاق المحمودة، فيقال للشخص أنه على خُلُق،أو ذو خُلُق؛ أي الخلق الحسن وأُمَّة متمسكة بأخلاقها؛ أي الأخلاق المحمودة.

## الفرع الثاني:خصائص الأخلاق الإسلامية

إن الأخلاق في الإسلام جزأ لا يتجزأ عن الشريعة العامة، ولذا فإن خصائصها، ومقوماتها،مستمدة من خصائص الشريعة الإسلامية،امتداد الفرع للأصل،وعليه تكون خصائصها كالأتى:

أولاً: أنها تقوم على أساس عقدي، وتهدف لغاية تعبدية:

ولهذا الأساس دور فاعل في التزام الأشخاص بالأخلاق، وتمسكهم بها بخلك لأن العقيدة هي التي تحفز نحو السلوك الطيب، وأن انتفاء العقيدة سيقود إلى كل الاحتمالات السلبية، وعلى ذلك فإن الأخلاق الإسلامية، لهي وليدة العقيدة، التي تستقر في صميم الإنسان، ليكون العامل المحرك المؤثر، فبدون هذا الأساس، تفقد الأخلاق قدسيتها، وعظمة تأثيرها في الإنسان، ولا يمكن تطبيقها تطبيقا عمليا في السر، والعلن 1.

ويؤكد القرآن والسنة النبوية هذا المعنى، في كثير من المواضع؛ فباستقراء آيات القرآن المنادية بالأخلاق، يلاحظ أن هذه النداءات في غالبيتها، إن لم تكن كلها، متوجهة "للذين آمنوا" على وجه الخصوص، وذلك كإشارة منه، بأن منظومة الأخلاق التي يدعوا إليها، لايمكن تصورها إلا بشرط الإيمان، فالإيمان بمثابة القاعدة، والسند الذي يعتمد عليه في إقامة نظامه الخلقي.

ومن طائفة تلك الآيات نجد:

\*قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّىٰ تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰٓ أَهْلَهَا ﴾[النور:27]

\*وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰة ۗ ﴾[البقرة:153]

<sup>1.</sup> ينظر:نظام الإسلام، 157

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_90 \* وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ وَ المَنْوَا أَوْفُواْ بِٱلْعُقُودِ ﴾ [ المائدة: 1]

\*وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ ﴾[الحجرات:11]

وقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَيشِعُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنِ ٱللَّغْوِ مُعْرضُونَ ﴾ [المؤمنون: 3.1]

ومن الأحاديث التي جاءت على هذا النحو،قوله على: (....والحياء شعبة من الإيمان 1).

أما غاية أخلاق الإسلام فهي التعبد،قصد الحصول على الأجر والثواب يوم القيامة؛ذلك أن هذا الترابط بين العقيدة والأخلاق والعبادة،هو ما يجعل لها قداسة في النفوس ، ويضمن تمسك الأفراد بها،تمسكهم بعقيدتهم.

#### ثانيا:الثبات

اختصت الأخلاق في القرآن بالثبات، فالمحمود منها يبقى محموداً والمذموم يبقى مذموماً ولا اعتبار لتغير المبادئ والمصالح، والنظم البشرية؛ فالعفة خلق محمود، وضده مذموم، وتبقى كذلك صفته، مهما توسع الإنسان في مبدأ حريته؛ والكذب مذموم في كل الأوقات، وإن تواطأ الناس على استباحته، . ككذبة أفريل .، والغش أيضاً مذموم وإن عمت به البلوى في سائر القطاعات، ولا يمكن القول أن " الغاية تبرر الوسيلة"، التي نادى بها ميكافيلي  $^2$  ؛ فنظريته ممنوعة في مجال الأخلاق الإسلامية.

«ويتجلى ذلك في تحريم النفاق،والرياء،...وإيثار المصلحة الخاصة، على المصلحة العامة،.....ولا أثر لنظرية النسبية في الشريعة الإسلامية، فالحرام حرام إلى يوم القيامة، لا تبديل لشرع الله »3.

#### ثالثاً:الشمول:

ومن خصائصها أيضاً الشمول؛ فهي شاملة لمختلف العلاقات الإنسانية،إذ تنظم علاقة الإنسان بنفسه؛فتربي فيه أخلاقاً فردية ،كالقناعة،والحزم،والشجاعة،والزهد،كما أنها تنظم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. سبق تخريجه، ص73.

<sup>2.</sup> ميكافيلي: سياسي، وأديب، وفيلسوف إيطالي، معاصر؛ إليه تنسب مقولة: « الغاية تبرر الوسيلة».

<sup>63</sup> عولمة الجريمة، عولمة . 3

الفصل الثاني ِ وِ وِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_91 علاقته بغيره، سواء أكان جماعة، أو دولة.

ففي مجال الجماعة، تدعو الأخلاق الإسلامية، إلى التعامل بالحسنى، مع كل الناس، البر والفاجر، بل وحتى الكافر، ومثال تلك الأخلاق الاجتماعية الصدق، والحلم، والأمانة، والعفة، والعفو، وغيرها.

أما مجال العلاقات الدولية، فالأخلاق الإسلامية، تفرض على الإنسان ممثلا في الدولة الإسلامية ، أن تلتزم الأخلاق في التعامل مع الدول الأخرى، حتى لو كانت كافرة، وقد أثبت القرآن هذا، فقال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَحَافَر بَى مِن قَوْمٍ خِيَانَةً فَٱلْبِذَ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْخَابِينَ ﴾ [الأنفال: 58]، فالآية الكريمة، توجب على المسلمين، أنه إذا ظهرت خيانة ممن عاهدوهم، وثبت بدليل، أن يعلم وهم بنقض عهدهم، ولا يباغتوهم بخيانة؛ لأن الله تعالى لا يحب الخائنين، ولو كانت الخيانة مع قوم كافرين ، وكانوا في نقض العهد بادين أ.

كذلك فإن شمول الأخلاق، لم يختص بالأشخاص، بل شملت الزمان إلى يوم القيامة، والمكان أيضاً، وهذا الشمول هو ما يجعلها أخلاقاً عالمية، كما أن رسالة الإسلام عالمية، وليست أخلاقاً وطنية، كما هو الشأن في التربية الغربية، حيث أنهم يعنون بتكوين المواطن الصالح، لا الإنسان الصالح<sup>2</sup>.

#### رابعاً:ملاءمتها للفطرة البشرية:

إن كل أصل،أو جزئية في أخلاق الإسلام، هو أمر مرغوب لدى الإنسان ذي الطبع السوي، والفطرة السليمة؛ لاحظ مثلاً، كلاً من أخلاق المروءة، و الاحتشام،أو الحياء، وإكرام الجار،...كل أولئك، أمور مرغوبة، يميل إليها الإنسان بطبعه.

«وحسبنا دليلاً، أن أحدا من الخصوم،ومن المستشرقين،لم يقل لو أمرت الشريعة بكذا لكان كذا(!)، لأن الشريعة الإسلامية، صاغت خلق المسلم صياغة التكامل، والسمو، ولا عجب في ذلك؛ لأن دقة الصنعة تدل على دقة الصانع، وهل ثمة صانع غير المبدع

<sup>1.</sup> ينظر: منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص201 نقلاً عن أصول الدعوة: عبد الكريم زيدان، ص85.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: التربية الوقائية و مدى استفادة المدرسة الثانوية منها،629عولمة الجريمة، 65ء منهج القرآن في إصلاح المجتمع،620

الفصل الثاني ِ وِ وِ وَ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم  $^{1}$ .

#### خامسا: الواقعية

هذه الخاصية، تتبثق عن سابقتها، فملاءمة الفطرة، تحقق واقعية أخلاق الإسلام؛ إذ هي ليست ضرباً من المثاليات،التي تظل رفرافة في عالم الأحلام،ولا هي من قبيل الخيال الذي يعلو على الواقع، لأن الإسلام يفضل ما سواه من الشرائع والديانات، بأنه أقام مبادئه، على أساس جميع الفضائل الحقة، دون الوهمية 2.

فتنازلت أخلاق الإسلام عن مظاهر ،التضييق ،والتشدد ،والمثالية ،كما ترفعت على الميوعة والانحلال ،فكانت وسطية ،واقعية ،سهلة التطبيق.

#### سادسا: التوازن

إن كل ما تقدم من خصائص لأخلاق الإسلام، من واقعية، وشمول، وملاءمة للفطرة،وغيرها،يضمن تطبيقها على أرض الواقع،لكن لا يضمن استمراريتها،مالم يكن هناك توازن بين هاته الأخلاق؛ ولذا فإن هذه الخاصية،من أهم ميزاتها؛ « بحيث تشمل نشاطات الإنسان جميعاً، في آن واحد،من غير أن يكون في ذلك تعارض بين جانب وآخر،ومن غير تركيز على واحد،أو بعض نشاطات الإنسان المختلفة،وإهمال لبقية النشاطات الأخرى» 3.

فهذه مجموعة من الخصائص المتعلقة بالأخلاق الإسلامية،التي لولاها لم تكن بهذا القدر من الرسوخ، في نفوس ملتزميها،ولم تستطع الصمود أمام التحديات الكبيرة، التي واجهتها عبر كل هذه القرون.

# المطلب الثاني:الأخلاق في القرآن الكريم

في القرآن الكريم، لا يكاد يعثر ،إلا على آية واحدة ،ورد فيها لفظ الخُلُق ، بمعناه الاصطلاحي، وهي قوله تعالى، في مدح خير البرية، محمد وأينَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ [القلم: 4] ، وهذا لا يعني، أنها تمثل جميع ما جاء به القرآن، في شأن الأخلاق؛

<sup>1 .</sup> عولمة الجريمة، ص65.

<sup>2.</sup> ينظر: أصول النظام الاجتماعي، ص161؛ دراسات في الثقافة الإسلامية، ص345.

 $<sup>^{3}</sup>$ . دراسات في الثقافة الإسلامية، ص $^{347}$ .

الفصل الثاني ١٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_93

فإن الأخلاق بنوعيها، فردية أو اجتماعية، محمودة أو مذمومة، كلها وردت في توجيهاته، وبذلك يعد القرآن هو المصدر الأول، والمرجع الرئيس، الذي تستمد منه الأخلاق؛ ولقد اهتم بها اهتماماً بالغاً، وركز عليها في العديد من سوره الكريمة ، وآياته المبينة، وفيما يلي عناصر تبرز هذا الاهتمام.

## الفرع الأول:الدعوة إلى الأخلاق منذ العهد المكي

وفي كلام جعفر بن أبي طالب، للنجاشي ملك الحبشة، وهو يبين له مضمون الرسالة المحمدية، نماذج لبعض الأخلاق، التي دعا إليها القرآن، في تلك الفترة المكية، فقال: «أيها الملك، كنا قوماً أهل جاهلية، نعبد الأصنام، نأكل الميتة، ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القوي منا الضعيف، ... فكنا على ذلك، حتى بعث الله إلينا رسولاً منا، نعرف نسبه، وصدقه، وأمانته، وعفافه، فدعانا إلى الله وحده لنوحده، ونعبده، ونخلع ما كنا نعبد نحن وآباؤنا من دونه، من الحجارة والأوثان، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم، والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصنات، وأمرنا أن نعبد الله ولا نشرك به شيئاً و أمرنا بالصلاة والزكاة... »2.

<sup>1.</sup> منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص199؛ نقلاً عن أصول الدعوة، ص78.

<sup>2</sup>\_ السيرة النبوية: ابن هشام،ت مصطفى السقا،إبراهيم الأبياري،عبد الحفيظ شلبي، =

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_94

فمن أهم الأخلاق التي دعا إليها القرآن آنذاك، كما ورد في كلام جعفر، هي:الصدق،والأمانة،والعفة،وحسن الجوار،وصلة الرحم،وبالمقابل نهى عن ضدها.

هذا،وفي الوقت الذي جعل فيه القرآن كل هذه الأهمية، لجانب الأخلاق، وعدها من أولويات الرسالة الخاتمة، وغايتها الأسمى ففي الحديث: (رأيته يأمر بمكارم الأخلاق)<sup>1</sup>؛ في الوقت ذاته، تحاول القوانين البشرية، الوضعية،أن تحقق نفوذاً لتشريعاتها،مع الإلغاء الكلي لجانب الأخلاق ، فأنى لهم هذا!!، فما زاد ذلك إلا تمرد الأفراد عنها، ونفورهم منها.

## الفرع الثاني:التعميم والتفصيل في الأخلاق

إن الآيات المتعلقة بموضوع الأخلاق، في القرآن الكريم،كثيرة،سواء كانت محمودة، فيأمر بالتزامها ،ويمدح المتصفين بها، أو كانت مذمومة، فينهى عنها،ويذم من اتصف بها، والآيات هذه، قد تدعو إلى ذلك دعوة عامة ، وقد تكون مفصلة،ومختصة بأخلاق معنية.

ومن الآيات العامة في الأخلاق،قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّني مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾[فصلت:33].

- \* وقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: 4].
- \* وقوله سبحانه وتعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَٱعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾[الحج:77]
- \* وفي دعوة عامة للابتعاد عن الرذائل، يقول تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى ٱلْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلَ بِهِ مُلْطَنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف:33]
- \* وهناك آية جامعة، دعت إلى جميع الأخلاق المحمودة ، ونبذت جميع الأخلاق

<sup>=(</sup>د.ط)(لبنان،دار المعرفة،(د.ت)) ج1،ص336.

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب إسلام أبي ذرالغفاري، وكتاب الأدب ،باب حسن الخلق والسخاء؛ وأخرجه مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي ذر.

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_95

المذمومة، وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرِيَ لَيْ اللهُ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرِينِ وَالْمَنْ وَاللهُ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل:90]

ومن الأحاديث النبوية، العامة في الأخلاق، قوله على: (واهدني لأحسن الأخلاق، لا يهدي لأحسنها، إلا أنت، واصرف عني سيئها، لا يصرف عني سيئها، إلا أنت) 1.

أما الآيات المفصلة للأخلاق، فهي أكثر من أن تورد جميعها، بهذا المقام، فيكتفى بالبعض منها:

\*ما جاء في الدعوة إلى حفظ الأمانة ،يقول جل جلاله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَننَتِ إِلَى أَهْلَهَا﴾[النساء:58]

\*وفي طيب الكلام، يقول تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيّبَةٍ ﴾ [إبراهيم:24].

\*وفي النهي عن التكبر ،والتعالي، يقول عز وجل: ﴿وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي النَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْلَّرْضِ مَرَحًا اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

\*وفي النهي عن الفرح: ﴿ لَا تَفُرَحُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴾[القصص:76]

\*وفي الإحسان إلى الوالدين: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحۡسَنَا ۚ ﴾ [الإسراء:23].

\*وفي الدعوة إلى الكرم،والإنفاق: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَفَّوْلَتِبِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الحشر:9].

\*وفي التراحم بين المسلمين، يقول عز وجل: ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ٓ أَشِدَاءُ عَلَى التراحم بين المسلمين، يقول عز وجل: ﴿ يُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَمَّا ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُم ۗ ﴾ [الفتح: 29]، ويقول تعالى أيضاً: ﴿ وَلَا تَحَيْمُ فَلَا تَقَهَر ﴿ وَأَمَّا اللّهَ إِلَى فَلَا تَنْهَر ﴾ [الضحى: 9/10]، ويقول تعالى: ﴿ وَلَا تَحَيْضُونَ عَلَىٰ طَعَامِ

أ خرجه مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في الليل و قيامه.  $^{1}$ 

الفصل الثاني ِوِوِو: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_96 ٱلمِسْكِين [الفجر:18]، إلى غير ذلك من الآيات.

فلم يشأ المولى عز وجل، أن يكتفي بتلك الآيات الجامعات ، في الدعوة إلى الأخلاق المحمودة، والتحذير من الأخلاق المذمومة، وإنما فصل و بين كل خلق على حدى وترجع الحكمة من هذا البيان، والتفصيل، إلى أن الله عز وجل،أراد وضع حدود،وضوابط للأخلاق، حتى لا يختلف الناس فيها،وفي تحديد المراد منها ،فبين لهم ما يتقون، وما يأخذون،وكل هذا من رحمة الله بعباده ...

# الفرع الثالث: اعتماد أسلوب التخلية والتحلية في ترسيخ الأخلاق

يعتمد القرآن في الدعوة إلى الأخلاق،أسلوب التخلية،والتحلية،أي تخلية النفوس من الأخلاق الرذيلة ،وتحليتها بمكارم الأخلاق،وللتمثيل على هذا شواهد قرآنية كثيرة:

\*فمن جانب التخلية؛ فقد دعى القرآن إلى التخلي عن جملة من مساوئ الأخلاق، ومنها: 
\*الشح،والبخل،والتبذير،يقول تعالى: ﴿ وَلَا تَجِعَلْ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ

النَّبُسُطِ ﴿ [الإسراء:29]

\*الامتنان بالصدقة ،يقول تعالى: ﴿يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبَطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِ

\*الكذب:وفيه قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَنذِبُ كَفَّارُ الزمر 3]،وقوله أيضاً: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ [غافر:28].

\*الخيانة: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُوٓاْ أَمَننَتِكُم ﴿ الأنفال:27]. \*سوء الظن: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجۡتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِثْمُ ۗ ﴾ [الاحجرات:12].

أما جانب التحلية، فهناك جملة من مكارم الأخلاق، التي رغب فيها القرآن الكريم، ومنها:

<sup>1.</sup> ينظر :منهج القرآن في إصلاح المجتمع ،ص202؛ نقلاً عن أصول الدعوة، ص78.

- الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_97
- \*الصدق: يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [التوبة:119].
- \*الحلم والصفح:وفيه قوله تعالى: ﴿خُدِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف:199].
  - \*التعاون على الخير:يقول تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلِّبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ ﴾[المائدة: 2].
- \*التواضع:قال تعالى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ التواضع:قال تعالى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُونَ قَالُواْ سَلَيْمًا ﴾[الفرقان:63].
- \*الإنفاق في سبيل الله:قال عز من قائل: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمُو ٰلَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ سِرًّا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: 273]، وهكذا مع غيرها من الآيات الداعية إلى مكارم الأخلاق.

ومن الملاحظ أن القرآن، عندما اعتمد أسلوب التخلية والتحلية، لم يعتمده بصفة المرحلية، والتعاقب؛ حيث تسبق التخلية التحلية، إنما اعتمده بمنهج تسير فيه التخلية مع التحلية، جنباً إلى جنب، في وقت واحد؛ فما إن يدعو إلى ترك خُلق، إلا ويضع الخلق الحسن البديل مكانه، وهو منهج فريد، ومتكامل في إقامة المنظومة الأخلاقية في المجتمع.

# المطلب الثالث:الدور الوقائي للأخلاق في حفظ النسل الفرع الأول:أثر الأخلاق في الوقاية

المتأمل للأخلاق التي نادى بها القرآن، وعمل على غرسها في النفوس، يدرك أثرها الفعال في تحصين، ووقاية الأفراد من الوقوع في المعاصي والذنوب؛ إذ لا يخفى على كائن من كان،ما للإيثار ،والحب ، والتواضع، والتعاون، والصدق،والعفو، والسماحة، وغيرها من معاني عظيمة، ودلالات كبيرة، في مبدأ الوقاية.

ولقد تجلت ثمار الأخلاق القرآنية، في المجتمع الإسلامي، في قرونه الأولى؛ بحيث استطاعت أن تحول مجتمع العرب الجاهلي، إلى مجتمع فاضل، ومتكامل، واستطاعت أن تقدم نماذج رائعة، وفريدة، من الرجال والنساء، لم يشهد التاريخ مثلهم في حسن

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_98

الخلق؛ فتحول العرب من قبائل متقاتلة ، إلى حضارة سادت العالم لقرون عديدة، وهكذا حال كل أمة تمسكت بأخلاقها.

فإنما الأمم الأخلاق ما بقيت فإن هم ذهبت أخلاقهم ذهبوا. 1

وبالمقابل،فإن التاريخ أيضاً، يشهد أن هلاك الأمم السابقة، إنما كان مرده فقدان العنصر الأخلاقي، وقد أشار القرآن إلى ذلك فقال: ﴿ وَإِذَآ أَرَدۡنَاۤ أَن تُهۡلِكَ قَرۡيَةً أَمَرۡنَا مُثۡرَفِيهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيۡهَا ٱلۡقَوۡلُ فَدَمَّرۡنَاهَا تَدۡمِيرًا ﴾[الإسراء:16]2.

وخصت الآية المترفين بالفسق؛ لأن البيئات المترفة، هي البيئات الأكثر انسلاخاً عن الأخلاق، وانغماساً في الشهوات، والملذات، بشهادة الواقع المعيش؛ فإن المدنيات الغربية الحديثة، تشهد ترفاً مادياً كبيراً، مع انحصار للقيم الأخلاقية، فهي في طريقها الآن إلى الانهيار لا محالة، تمشياً مع سنن الله التي لا تتخلف، ﴿ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ الانهيار لا محالة، تمشياً مع سنن الله التي لا تتخلف، ﴿ وَلَن تَجَدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلاً ﴾ [الفتح: 23].

والحضارة الإسلامية، خير شاهد على ذلك؛ فيوم أن كانت الأمة متمسكة بأخلاق القرآن، كانت حضارة لا تضاهيها حضارة أخرى في هذا العالم، وما إن عمها الترف،والبذخ، وتخلت أمة القرآن، عن أخلاق القرآن، حتى دب فيها الضعف، وعمها الوهن،وانحطت إلى أسفل السافلين.

فالقرآن يشهد، والتاريخ يشهد، أن للأخلاق الأثر البالغ في الوقاية من شتى المفاسد؛ وذلك لما تحققه من استقامة الأفراد، والمجتمع على حد سواء، وهذا ما يقتضي العمل على تأصيل الأخلاق الفاضلة، في نفوس الأفراد، واعتمادها في التربية، كركن أساسي، «فإنها خير ضمان للوقاية من الجريمة، وكل سلوك يتنافى مع الذوق الأخلاقي، والاجتماعى، في ميادين الحياة كافة»3.

إن هذا الدور الفعال، يؤكد أنه لا مجال للحديث عن خطة وقائية، تحاول حفظ

<sup>1.</sup> الموسوعة الشوقية: احمد شوقي، ج. إبراهيم الابياري، ط2 (لبنان،دار الكتاب العربي،1998م) ج2، ص371؛ وينظر: معجم الاستشهادات:علي القاسمي، ط1 (لبنان،مكتبة لبنان ناشرون،2001م) ص194.

<sup>.</sup> ينظر : منهج القرآن في إصلاح المجتمع،  $^2$ 

<sup>3.</sup> عولمة الجريمة، ص149.

الفصل الثاني ِوِوِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_99 النسل، وتهمل جانب الأخلاق في تدابيرها الوقائية.

# الفرع الثاني:نماذج لبعض الأخلاق وأثرها في وقاية النسل

بعد التعرف على الأثر الوقائي العام للأخلاق، لا بأس من تناول نماذج لأخلاق قرآنية، تبرز الدور الوقائي للأخلاق، تجاه النسل بالخصوص، ومنها:

#### 1. الصبر:

الصبر في الأصل اللغوي؛ هو الحبس المادي، ومنه استعمل في المعنوي، من حبس النفس على كذا، وحبستها على كذا، وهو فضيلة من الأخلاق المحمودة، يعرفه العلماء بتعريفات منها:

«الصبر مقاومة النفس الهوى،واحتماؤها عن الملذات القبيحة  $^2$ .

وقيل هو: « حبس النفس عن الجزع<sup>3</sup> » ، وقيل أيضاً: « الصبر حبس النفس على المكروه، وعقل اللسان عن الشكوى، ومكابدة الغصيص في تحمله، وانتظار الفرج عند عاقبته<sup>4</sup> ».

والتعاريف، تصب كلها في معنى واحد ، وهو أن الصبر حبس للنفس، على حدود الشرع ، وهو مفهوم واسع جداً؛ لذلك اعتبر الغزالي، الصبر أصل، يتفرع عنه العديد من الأخلاق، فإن كان على شهوة البطن و الفرج، سمي عفة، وإن كان عن العجلة والطيش، سمي ضبطاً للنفس، وإن كان كظماً للغيظ، سمي حلماً، وإن كان عن شره سمي قناعة، وإن كان في حرب و مقاتلة، سمي شجاعة، وهكذا<sup>5</sup>.

وجاءت دعوة القرآن للتحلي بالصبر، في آيات عديدة منها: قوله تعالى: ﴿وَٱصَبِرُ وَمَا صَبۡرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ﴾[النحل: 127].

وقال أيضاً: ﴿وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ ﴾[البقرة:177]، ويقول تعالى: ﴿ فَٱصِّبِرَ

<sup>1.</sup> ينظر: القاموس المحيط، ج2، باب الراء، فصل الصاد.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ميزان العمل: أبو حامد الغزالي، (د.ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، 1983م)  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> مكارم الأخلاق، ص146.

 <sup>4.</sup> طريق الهجرتين وباب السعادتين: ابن القيم ،ط6(لبنان، دار الكتاب العربي، 1984م)، ص339.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. ينظر: أحياء علوم الدين، ج4، ص58.

الفصل الثاني ِوِوِو: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_100 صَبِرًا جَمِيلاً ﴾ [المعارج: 5].

وقد عظم القرآن شأن الصبر، بتعظيم أجره، وثوابه؛ حيث جعله مفتوحا غير محدود، فقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَقَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر:10]، ولهذا اعتبر الصبر نصف الدين؛ «فإن الإيمان نصفان، نصف صبر، ونصف شكر قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَا يَبْتِ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [إبراهيم: 5]، وفي حديث رسول الله: (عجباً لأمر المؤمن، إن أمره كله خير، وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن؛ إن أصابته سرّاء شكر، فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر، فكان خيراً له أي، فمنازل الإيمان كلها، بين الصبر، والشكر 2».

والصبر أنواع ثلاثة:إما صبر على الطاعة حتى يؤديها، وإما صبر على معصية فيتجنبها، وإما صبر على الابتلاء، فلا يشكو ربه فيه<sup>3</sup>.

والأنواع الثلاثة، في كل واحد منها، جانب من جوانب وقاية النسل، إلا إن النوع الثاني، وهو الصبر على المعصية، يتجلى فيه الأمر بوضوح، حتى أن البعض يطلق على هذا النوع، مسمى صبر الشهوات، أو الصبر على الفواحش؛ وذلك لأن المعاصي مقترنة بالشهوات، ومن أقوى الشهوات ، شهوات الفواحش.

ومن ثمة،عُدَّ هذا النوع من أعظم أنواع الصبر، لأنه حبس للنفس عما تطلبه، ولهذا قال سبحانه في وصف المتقين: ﴿ وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغۡفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرۡضُهَا السّمَوَاتُ وَٱلْأَرۡضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَسَارِعُوۤا إِلَىٰ مَغُفِرةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرۡضُهَا السّمَوَاتُ وَٱلْأَرۡضُ أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ٱللّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّآءِ وَٱلضَّرَّآءِ وَٱلْكَاطِمِينَ السَّمَوَاتُ وَٱلْاَيْدِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ تُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ لِغَفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِذَا فَعَلُواْ فَنجِشَةً أَوْ ظَلَمُوۤا أَنفُسَهُمۡ ذَكُرُواْ ٱللَّهُ فَٱسۡتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمۡ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمۡ يُصِرُّواْ عَمران: 133\_ 135، فوصفهم بالكرم، والحلم، عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمُ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: 133\_ 135]، فوصفهم بالكرم، والحلم،

<sup>1.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب المؤمن أمره كله خير.

 $<sup>^{2}</sup>$ . طريق الهجرتين، ص $^{2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر: طريق الهجرتين، ص341؛ مكارم الأخلاق، ص ص144، 145؛ الأهداف العامة في سورة الحجرات، ص102 وما بعدها.

الفصل الثاني ِ وِ وِ إلمسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 101

والأنفاق، وكظم الغيظ، والعفو عن الناس، ثم لما جاءت الشهوات المحرمات، وصفهم بالتوبة<sup>1</sup>، وذلك لصعوبة اجتنابها، فإن من نجى من الكبائر، وقع في الصغائر، إلا لمن ملك الصبر الطويل.

والفاحشة أو الفواحش، يراد بها الزنا وما شاكله، من أنواع الفجور، وكلها منافية للنسل بكل جزئياته؛ فعندما يتحلى المؤمن بخلق الصبر، ويحبس ذلك الداعي إلى الزنا، والنظر، والسماع المحرم، وغيره، تتحقق آنذاك وقاية النسل.

وفي القرآن أعظم مثال يبرز هذا الدور الوقائي للصبر، وهو قصة يوسف عليه السلام؛ حيث اختار الصبر على السجن، عن فعل الفاحشة، ولعل ما حدث في قصة يوسف، أصبح اليوم واقعا، عمت به البلوى، فكثرت المغريات، ودواعي الفاحشة، لتتأكد ضرورة التحلي بهذا الخلق، فهو الدرع الواقي، الذي يحفظ المؤمن من الوقوع فيها.

#### 2 . الحياء:

حقيقة الحياء كما قال العلماء: «أنه ألم يعرض للنفس، عند الفزع من النقيصة؛ وقيل أنه خوف الإنسان من تقصير يقع فيه، عند من هو أفضل منه؛ وقيل أنه رقة الوجه، عند إتيان القبائح....و بالجملة، فإنه يستعمل في الانقباض، عن القبح، ويستعمل في الانقباض عما يظنه المستحيى قبحاً 2».

وقيل هو: «خلق يبعث على ترك القبيح، ويمنع من التقصير في حق ذي الحق<sup>8</sup>». وقد أشار القرآن إلى الحياء، في قصة موسى، لما ورد ماء مدين فقال: ﴿ فَا اَتَهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>1.</sup> ينظر: مكارم الأخلاق، ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ميزان العمل، ص64.

 $<sup>^{3}</sup>$ . أخلاق المسلم وعلاقته بالمجتمع: وهبة الزحيلي ط1 (سوريا،دار الفكر،  $^{2002}$ م) ص $^{3}$ 

<sup>4.</sup> السلفع من النساء: هي الصخابة البذيئة، السيئة الخلق؛ ينظر تاج العروس، ج3، فصل السين، باب العين.

الفصل الثاني ِ وِ وِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم -102 خراجة ولاجة  $^1$ .

والحياء من خلق النبي على؛ حيث أنه روي أنه: (كان أشد حياءً من العذراء في خدرها)<sup>2</sup>، وقد ضرب بعثمان بن عفان المثل، في الحياء، حتى أن الملائكة تستحى منه لحيائه<sup>3</sup>.

فانطلاقاً مما تقدم من تعاریف للحیاء، تُدرك أهمیته الوقائیة، إذ یکفی أنه باعثاً داخلیاً، یمنع النفس عن كل قبیح ، وعن كل تقصیر ، وقد صور عمر رضی الله عنه هذا للدور ، الذی یقوم به الحیاء، فی تحقق الوقایة، فقال: «من استحیا اختفی، ومن اختفی، اتقی، وقی  $^4$ » ، ومن عدم الحیاء، هانت علیه كل المعاصی، وقد جاء فی الحدیث: (إذا لم تستح، فاصنع ما شئت  $^5$ ).

وفي الآية ربط بين الحياء والمرأة، وفي الحديث المشبه بالعذراء أيضا، كل هذا للتأكيد على علاقة الحياء، بالمرأة، ومن ثمة بالنسل، فقد وضع الله هذا الخلق في المرأة، أكثر من الرجل، لكونها محمل النسل، فكان من الحيطة أن تتصف به، فيكون مانعاً داخلياً، يمنعها من الوقوع في الفواحش، بما يحفظ كرامة النسل.

#### 3 . الغيرة:

خلق الغيرة أنواع، منها الغيرة على الدين، الغيرة على الوطن، الغيرة على الأهل، وغيرها والمقصود هنا بالغيرة، هي غيرة الرجل على أهله، وهي: «غضب الرجل من أن يُقْصد حريمه، ويتعرض لمحارمه، فالغضب له، ولدفعه محمود، وقلة التأثر به خنوثة وركاكة 6

فإذا كان الحياء أساس خلق المرأة، فإن الغيرة هي أساس خلق الرجل، ومن ليست له

<sup>1.</sup> ينظر: تفسير الطبري، (د.ط) (لبنان، دار الفكر، 1405هـ) ج20، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب المناقب، باب صفة النبي؛ كتاب الأدب، باب من لم يواجه الناس بالعتاب، وباب الحياء؛ وأخرجه مسلم: كتاب الفضائل، باب كثرة حيائه.

<sup>3.</sup> وذلك في قوله صلى الله عليه وسلم: ( ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة)؛ أخرجه مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عثمان بن عفان.

<sup>4.</sup> هذا الأثر، أورده ابن رجب الحنبلي في جامع العلوم والحكم، ص175، ولم أعثر على تخريجه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. أخرجه البخاري: كتاب أحاديث الأنبياء، باب حديث الغار؛ وكتاب الأدب، باب إذا لم تستح فاصنع ما شئت.

 $<sup>^{6}</sup>$ . ميزان العمل، ص $^{6}$ 

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_103 غيرة من الرجال، يسمى ديوثاً، وهو من يقر الفاحشة في أهله.

ولم ترد في القرآن، الدعوة إلى الغيرة صراحة، وإنما حث عليها ورغب فيها، من خلال مراعاتها في أحد تشريعاته، وهو المسمى باللعان؛ وهو مستثنى من تشريع القذف، وعلة استثنائه هي مراعاة هذا الخلق(الغيرة).

يقول ابن عاشور في علة الإستثتاء: «وعلة ذلك، هو أن في نفوس الأزواج وازعاً يزعهم، عن أن يرموا نسائهم بالفاحشة كذباً،...وفي نفوسهم من الغيرة عليهن، مالا يحتمل السكوت على ذلك، وكانوا في الجاهلية يقتلون على ذلك "».

فقد اتضح الدور الوقائي للغيرة، في حفظ النسل؛ بحيث: « وضع الله الغيرة في الرجال لحفظ الأنساب، فإن النفوس لو تسامحت، بالتزاحم على النساء، لاختلطت الأنساب، ولذلك قيل، كل أمة وضعت الغيرة في رجالها، وضعت الصيانة في نسائها 4. العفة:

وهي من مكارم الأخلاق، تناولها القرآن الكريم في سياقات مختلفة؛ منها:

- \* التعفف عن مال الناس، فيقول فيهم: ﴿ يَحَسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيَآ مَرِ َ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَ لُهُمْ لَا يَسْئَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: 273]، فالعفة هنا تعني تجنب سؤال الناس مع الخصاصة.
- \* والتعفف لمن لا يجد النكاح، في قوله تعالى: ﴿وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَ وَالتعفف لمن لا يجد النكاح، في قوله تعالى: ﴿وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلهِ ۗ ﴾ [النور:33].
- \* والتعفف في اللباس للقواعد من النساء، في قوله تعالى: ﴿ وَأَن يَسَتَعَفِفْرَ . خَيْرٌ وَالْتَعَفِفْ . خَيْرٌ لَهُ . آيُرُ النور ، هي التي تخدم جانب الوقاية في النسل، إذ لا سبيل لمن لم يجد النكاح، إلا بالتعفف عن المحارم.

«فالاستعفاف لا خلاف في وجوبه، لأجل أنه إمساك عن ما حرم الله، واجتناب المحارم

<sup>.161/162</sup> التحرير والتنوير، ج $_{17/18}$ ، ص ص $^{1}$ 

<sup>2 .</sup> ميزان العمل، ص83.

الفصل الثاني ِ وِ وِ وِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم -104 واجب بغير خلاف  $^1$  ».

وللقرآن طريقان لتحقيق الإحصان الجنسي، إما بالنكاح، وإما بالاستعفاف، ومن ترك النكاح والاستعفاف، لا شك أنه يتردى في أوساط الفواحش المخلة بالنسل، ومن طرق ذلك التعفف، الصوم، وعدم التعرض للمحرمات، والاستعانة بالدعاء، والذكر، وغيرها.

وفي الآية الثانية، عفة أخرى، لكنها لا تصل إلى درجة الوجوب، وهي استعفاف القواعد من النساء، فبعد أن أباح القرآن لهن التخفيف من التستر، ووضع بعض الثياب، نبه إلى الأفضل عند الله، هو التعفف؛ أي يبقين بكامل حجابهن، «ذلك خير لهن، لتباعدهن حينئذ، عن التهمة 2 ».

ويمكن القول، أن استحباب الحجاب الكامل، للقواعد، فيه لفتة تربوية، وهي أسلوب التربية بالقدوة، والأسوة؛ فإن القواعد من النساء في كل مجتمع، يعتبرن القدوة لمن بعدهن، فيكون من المستحسن، أن يبقين بالحجاب في أكمل صورة، حتى يَتَفَعَّل دور القدوة الحسنة، وطبعاً تتحقق بذلك وقاية النسل، ولو بطريق غير مباشر.

فكل ماتقدم، نماذج لأخلاق، تجلى أثرها في وقاية النسل، وذِكْرها على سبيل التمثيل، لا الحصر، والحقيقة أن لجميع الأخلاق حظ في حفظ النسل، ولو بطريق غير مباشرة، فالصدق، والأمانة، والنهي عن السخرية والتجسس، وسوء الظن، كلها لها حظ في الوقاية.

وفي الختام يخلص المبحث للنتائج التالية:

1) إن منظومة الأخلاق التي جاء بها القرآن، هي منظومة أنموذجية، لم يستطع أي تشريع أن يأتي بمثلها عبر العصور، وذلك لما تميزت به من خصائص أساسية، جعلتها تحتل الصدارة، بشهادة علماء الأخلاق.

« يقول لوبون 3 : "إن أصول الأخلاق في القرآن، عالية علواً، ما جاء في كتب الديانات الأخرى، جميعها".

أ. أحكام القرآن: ابن العربي، ت،عبد الرزاق المهدي، ط1(لبنان، دار الكتاب العربي، 2004م) ج30 ص30.

<sup>2.</sup> حفظ العرض في القرآن، ص119.

 $<sup>^{3}</sup>$ . جوستاف لوبون، طبیب وعالم معاصر، من رواد علم الاجتماع.

الفصل الثاني ِ إِن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 105

إن شهادة لوبون، في أخلاق القرآن، لها قيمتها العلمية، إذ لم يُمْلِها عليه حب لمبدأ، أو كره لآخر، بل شهادة للحق، وأداء للرسالة العلمية، التي يخدمها،...ولا يخفى أن الدكتور جوستاف لوبون، درس الأديان، وأنه حجة في علم الاجتماع، فشهادته لها قيمتها في هذا المجال 1 ».

2) الأساس الخلقي، ضروري في الخطة الوقائية لحفظ النسل؛ لما له من أثر في تهذيب النفوس، بحيث يجعل منها نفوسا خيرة، تَمِيل إلى الخير بالفطرة، ولقد تبين أن في الأخلاق الإسلامية، نماذج وقائية، ذات صلة وطيدة بالنسل، وقد ذكر منها الصبر، والخيرة، والغفة.

-

<sup>1.</sup> الجريمة أسبابها و مكافحتها، ص206.

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 106

# المبحث الثالث:الوقاية في مجال التشريع العملي

التشريع العملي، يراد به الأحكام العملية، المتعلقة بكيفية عمل ما تضمنه الكتاب والسنة، دون الأحكام العقائدية، والأخلاقية، وهو ما يرادف الشريعة، بمعناها الخاص، وتعرف الآيات المتعلقة به، في القرآن، بآيات الأحكام.

والأحكام العملية، في القرآن نوعان: أحكام العبادات، من صلاة، وصوم، وحج، ونحوها، وأحكام المعاملات، من عقود، وتصرفات وعقوبات، وغيرها.

والمبحث هذا، سوف يواصل الدراسة في المسلك الوقائي العام لحفظ النسل، ضمن التشريع العملي، بنوعيه (عبادات ومعاملات)، تتميماً للقاعدة الأولية، في وقاية النسل؛ وذلك بالتعرض لبعض النماذج، التي تحمل في مقاصدها، ومعانيها، ما يصب في الموضوع، وقد انقسم العمل فيه على ثلاثة مطالب، وهي:

- المطلب الأول: وقاية النسل بتشريع العبادات.
- المطلب الثاني: وقاية النسل بتشريع أحكام المعاملات.
- المطلب الثالث: وقاية النسل بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

# المطلب الأول:وقاية النسل بتشريع العبادات

# الفرع الأول:مفهوم العبادة وخصائصها

#### أ- مفهوم العبادة:

العبادة في الإسلام، اسم جامع لكل ما يحبه الله، ويرضاه من الأقوال، والأفعال، الباطنة، والظاهرة، فهي تشمل الدين كله، بما في ذلك العقيدة، والأخلاق والمعاملات<sup>1</sup>، والدليل على هذا الشمول لمفهوم العبادة في الإسلام، قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجِنَّ وَالْدليل على هذا الشمول المفهوم العبادة في الإسلام، قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلْجِنَّ وَالْدِليل على هذا الشمول المفهوم العبادة في الإسلام، قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَ الْجَلِّ العبادة، وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ [الذاريات:56]، فغاية خلق الخلق، كلهم، إنما هو لأجل العبادة، فكل ما أمر به الشرع، وكل ما نهى عنه، إلا ويرجع لهذه الغاية.

أيضا قول تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ اللهَ وَالْجَتَنِبُواْ اللهَ وَالْجَتَنِبُواْ اللهَ وَالْجَتَنِبُواْ اللهُ وَالْجَانِمِ اللهُ اللهُ وَالْجَانِمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَمَا حَوْتُهُ مِنْ تَعَالِيم، إنما هو

<sup>1.</sup> ينظر: التربية الوقائية في الإسلام، ص25؛ نقلاً عن العبودية: ابن تيمية، (د.ط) (الرياض، مكتبة المعارف، 1982م) ص40.

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_107

لأجل العبادة، وهذا هو مفهوم العبادة بالمعنى الواسع.

أما العبادة بمعناها الخاص، فتمثل أفعالاً، وأعمالاً، مخصوصة، حددها الشارع للعبادة بالقصد الأول، ومنها الصلاة، الزكاة، الصوم، الدعاء، وغيرها 1.

ب- خصائص العبادة:

للعبادة في الإسلام ميزات، وخصائص، متعددة، ومنها:

#### 1) الربانية:

ويقصد بها، كون العبادات من عند الله، فهو الذي افترضها، وأنزلها، وهو الذي قدرها، وحدد هيئاتها، وكيفية أدائها<sup>2</sup>.

فهي من المعبود وإليه، ولا يجوز لأحد أن يزيد فيها، أو ينقص، فإن ذلك من الابتداع في الدين، وكل بدعة ضلالة، والضلالة في النار.

#### 2) الثبات:

تنبثق عن خاصة الربانية، خاصية الثبات، فإن ربانيتها، اقتضت أن تبقى ثابتة وفق ما شرعه الخالق؛ ذلك أن العبادات ثابتة المقصد، ولا يتغير مقصودها بتغير الزمان والمكان، فتبقى الصلاة، والصوم، والزكاة، والحج، ثابتة إلى يوم الدين، بثبات مقصد التعبد، والخضوع شه.

### 3) افتقارها إلى نية التقرب أو التعبد:

من أهم الخصائص التي تميز العبادة في المجال التطبيقي، هو افتقارها إلى نية التعبد، إلى جانب الموافقة للصفة الشرعية، وقد عبر القرآن عن هذه النية بقوله: ﴿وَمَا أُمِرُواْ إِلّا لِيَعۡبُدُواْ ٱللّهَ مُحۡلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤَتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَذَٰلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة:5]، فالمقصود بالإخلاص، هو إخلاص نية التعبد لله وحده بلا شريك؛ لذلك فإن العبادة وإن تمت بالصورة الشرعية، لكن في غياب نية التعبد لله، تعد باطلة، وفي الوقت ذاته، فإن نية التعبد إذا اقترنت بفعل عادي، حولته إلى عبادة (بالمفهوم

<sup>1-</sup>ينظر: تاريخ الفقه الإسلامي: بدران أبو العينين، (د.ط)((د.م)، دار النهضة العربية، (د.ت)) ص14؛ أثر العبادات في وحدة المجتمع: احمد محمد إسماعيل برج،(د.ط)(مصر، دار الجامعة الجديدة للنشر، 2004م) ص ص28/33.

<sup>2.</sup> ينظر: منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص377.

الفصل الثانيِ وِوِو: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_108 الواسع)، فنية التعبد هي المفرق الأساسي، بين العادات، والعبادات.

## 4) التنوع:

لم يشأ الشارع الحكيم أن يضع العبادات على نمط واحد، وإنما جعلها بصورة متنوعة، وهذا مراعاة لطبيعة النفس الإنسانية، التي يساورها الملل والتعب، بحيث جعل منها القولية:كالدعاء، والبدنية: كالصوم، الصلاة، ومنها المالية: كالزكاة، كما نوع في أوقاتها، فللحج وقت، وللزكاة وقت، وللصوم وقت، وهكذا1.

ويُكتفى بهذا القدر من الخصائص، وإن كانت توجد غيرها من الواقعية، والشمول، والتكامل، لا يتسع المجال لسردها كلية.

# الفرع الثاني: أثر العبادات في وقاية النسل

سوف تُختار بعض العبادات، لبيان أثرها في وقاية النسل، إذا أُدِّيت ومورست، وفق ما أراده الشرع، ومن أهم العبادات، الشعائر الرئيسية التي تعد من أركان الإسلام، وهي الصلاة، والصوم، والزكاة، والحج، فسيكون التركيز عليها لبيان هذا الأثر.

#### أ . الصلاة:

تعتبر الصلاة من أجل العبادات، على الإطلاق، فهي عماد الدين؛ والصلاة لأهميتها لم تفرض بالطريق العادي، لقد كان جبريل عليه السلام، ينزل بالوحي مبلغاً الرسول عليه قواعد التشريع، ومبادئ الأخلاق، وأصول العقيدة، ومسائلها، فلما حان فرض الصلاة، عدل سبحانه وتعالى عن هذا الاتجاه، إلى دعوة رسول صلى الله عليه وسلم، ليكون بنفسه في الحضرة الإلهية، ليبلغه سبحانه وتعالى، بطريق مباشر، أمر الصلاة، وكان ذلك تشريفاً للرسول من وكان ذلك أيضاً، إعلاناً عن أهمية الصلاة تكريماً لها، وتشريفاً .

ولبيان أثرها الوقائي في حفظ النسل، يَحسن التوقف عند آيتين، تبرزان هذا الدور، وهما:

أولاً: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ وَٱلْمُنكَرِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [العنكبوت:45]،

<sup>1.</sup> تُراجع خصائص العبادة في: نظرات في الثقافة الإسلامية، ص ص116/113.

 $<sup>^{2}</sup>$  - ينظر :العبادة: عبد الحليم محمود، (د.ط)(الجزائر، ديوان المطبوعات الجامعية، (د.ت)) ص 190/189.

الفصل الثاني ٥٠٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 109

«فالمراعي للصلاة، لا بد أن يكون أبعد عن الفحشاء، ممن لا يراعيها، وليس الغرض أن ينتهي عن جميع المناكير، وإنما هذه الخصلة موجودة فيه، وحاصلة منه  $^1$ ».

فإنه قد يصدر عن المصلي بعض المنكر من الصغائر، لكن يبقى للصلاة دور في منعه عن الكبائر؛ بحيث لو اعتبر أن جانب المعاصي بكامله يعدل100%، وأن المصلي يأتي من هاته المعاصي ما يعادل 25%، فلاشك أن الصلاة قد قامت بدورها في منعه 75% من هاته المعاصي، فلا يمكن الجزم أن الصلاة تمنع المنكر بكامله، وإنما تعمل على تقليله لدى المصلى.

مما يدل على أن فائدة الصلاة، هي بالدرجة الأولى، النهي عن المنكرات السلوكية ، الخاصة (الفحشاء)، وبالدرجة الثانية، عن عموم المنكرات؛ أي أن من يُربى على الصلاة، التربية الصحيحة، والسليمة، يكون له واقياً من الوقوع في المنكرات عموماً، ويلحظ هذا من أن نسبة الفواحش في المصلين، أخفض وأقل من نسبتها في غيرهم².

وعلى حد تفسير سيد قطب للآية يقول: «إن الصلاة حين تقام، تنهى عن الفحشاء، والمنكر، فهي اتصال بالله، يخجل صاحبه، ويستحي أن يصطحب معه كبائر الذنوب، وفواحشها، ليلقي الله بها، وهي تطهر وتجرد، لا يتسق معها دنس الفحشاء والمنكر $^{8}$ »؛ فإذا كان دور الصلاة، أن تمنع من إتيان المنكرات، والفواحش، بعد أدائها في التفسير الأول، فإنها في تفسير سيد قطب، مانعة قبل أدائها؛ وذلك لهيبتها، كونها اتصال برب الجلالة، فيستحى المصلى أن يلقى ربه بكبائر الذنوب، والمعاصى في الصلاة.

لقد أصبح من الواضح، الدور الكبير الذي تقوم به الصلاة، في وقاية الإنسان، من الوقوع في المعاصي، والمنكرات، فهي إذاً وقاية للنسل؛ لأنها مانعة من المعاصي المخلة به، فإن في تكرار الصلاة خمس مرات، وآيات القرآن التي يتلوها المصلي، تذكره بمبادئ الأخلاق ، وأصول العقيدة، وقواعد التشريع؛ في كل هذا، وازع قوي عن المعاصى، بما

<sup>.</sup> الكشاف: الزمخشري، (د.ط) (لبنان، دار المعرفة، (د.ت)) ج $_{3}$ ، ص $_{192}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: التربية الوقائية في الإسلام، ص208؛ مقاصد الشريعة عند ابن عاشور: سوابعة مخلوف، (مذكرة ماجستير، الكتاب والسنة، جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة، الجزائر، 1996م) ص171. <sup>3</sup>. في ظلال القرآن: سيد قطب، ط10 (لبنان، دار الشروق، 1982م) ج $_{20}$ ، ص27380.

الفصل الثاني ِ وِ وِ وِ:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_110 فيها المخلة بالنسل.

ثانياً: قوله تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفٌ أَضَاعُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّبَعُواْ ٱلشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴾ [مريم: 59]، فبعدما ذكر القرآن أنبياء الله، ورسله الكرام، من ذرية آدم، ونوح، وإبراهيم، وإسرائيل، وممن هداهم الله واصطفاهم؛ أخبر بأنه جاء من بعد هؤلاء الأتقياء، قوم أشقياء، تركوا الصلاة، وسلكوا طريق الشهوات.

«ونظراً لأهمية الصلاة، ودورها في ضبط سلوك المسلم، فقد جعل الله عز وجل، ترك الصلاة، وإهمالها، عنوان الانغماس في الشهوات، وسبيل الوقوع في الغي والضلال ألابغماس في الشهوات، وسبيل الوقوع في الغي والضلال ألابغماس في الشهوات، وسبيل الوقوع في الغي والضلال المناطقة المنا

فمن ترك الصلاة، فَقَدَ ذلك الرابط الروحاني، بينه، وبين رب العزة، فينغمس مع الشهوات المادية، ويفقد التوازن بين جانبيه، الروحاني، والمادي، ويصير عبداً لشهوته، بدل أن يكون عبداً للله، ويأتي ما شاء من المعاصي، والكبائر بما فيها المخلة بالنسل. بدل الزكاة:

الزكاة ركن من أركان الإسلام، ولأهميتها، فإنها ترد في القرآن مقرونة بالصلاة، في مواضع كثيرة، وهي عبارة عن نظام مالي، اقتصادي، إسلامي، من أهم مقاصدها التي نص عليها القرآن، تزكية النفس، وتطهيرها، قال تعالى: ﴿خُذَ مِنَ أُمُوا هِمَ صَدَقَةً تُطَهّرُهُم وَتُزكِيهم بها ﴾ [التوبة:103].

وتقوم الزكاة بدور هام في المجتمع الإسلامي، يتمثل في إزالة الفوارق بين الأغنياء، والفقراء، وتضييق الفجوة بين هاتين الطبقتين، هذا الدور الذي تؤديه الزكاة في المجتمع الإسلامي، يمكن استغلاله كوسيلة في وقاية النسل، نظراً لما تسببه تلك الفروق من أحقاد وأضغان، تحطم أركان المجتمع، ولما لها من قسوة، تفسد النفوس، والضمير، ولما فيها من اضطرار المحتاجين، إما إلى السرقة، وإما إلى الذل، وبيع الشرف، والاكتساب بالعرض.

وفعلا فقد استخدمت فريضة الزكاة، لأداء هذا الدور الوقائي في حفظ النسل، فكان الخلفاء إذا أعطوا من أموال الزكاة، أغنوا لرد السؤال، والحاجة ، وقال العلماء أن

<sup>1.</sup> التربية الوقائية في الإسلام، ص211.

الفصل الثاني ِ إِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــــ111

من غاية الكفاية، ما يأخذه الفقير، ليتزوج به، إذا لم تكن له زوجة، واحتاج إلى النكاح $^1$ .

فالزكاة وقاية للنسل، إذا أعطيت لفقير، فمنعته ذل السؤال، واللجوء إلى الكسب بالعرض؛ والزكاة وقاية، لو أعطيت لكل فقير، لا يجد النكاح، فتعينه عليه، فتفتح بذلك أسراً جديدة، تكون محضناً لأعداد كبيرة من الأولاد، وفي الوقت ذاته، تكون قد سدت طريق الحرام، أمام هؤلاء الفقراء، الذين كانوا قد يقعون فيه بسبب الفقر.

#### ج. الصوم:

يقول تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ وَالبقرة 182].

فقوله: « "لعلكم تتقون"، بيان لحكمة الصيام، والغاية التي شرع من أجلها، وهو رجاء التقوى، ومعناها ترك المعاصي، والحذر من الوقوع فيها، فالصيام يعدل قوى النفس المرغبة في تلك المعاصي، كالقوة الشهوانية، والقوة الغضبية، فيرتفع بالنفس إلى الاتصاف بالصفات الملكية<sup>2</sup> ».

أما علاقته بالنسل، فقد جسدها قول الرسول على: (يا معشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج؛ فإنه أغض للبصر، وأحفظ للفرج، ومن لم يستطع، فعليه بالصوم؛ فإنه له وجاء 3).

ففي الحديث، دعوة إلى الزواج، وهو طريق النسل، ثم دعوة لمن لم يتيسر له أمر الزواج، إلى الصيام؛ لأن الحصانة الجنسية، إنما تكون بالزواج، فإن لم يتيسر، فلا بد من طريق آخر، تتحقق به تلك الحصانة، وقد نبه الرسول إلى ذلك الطريق، وهي الصيام، نظراً لما يقتضيه من أمور، تمنع الفاحشة، بل تمنع حتى مقدماتها؛ «ذلك أن الصوم، يعمل على كسر الشهوة، التي هي أساس الوقوع في المعصية، ويعمل على مقاومة الانحرافات النفسية، التي تميل إلى ارتكاب الجريمة؛ وأن شهوة النكاح، تابعة لشهوة

<sup>1.</sup> ينظر:عولمة الجريمة، ص125؛ التربية الوقائية في الإسلام، ص231.

 $<sup>^{2}</sup>$ . التحرير والتنوير، ج<sub>2</sub>، ص158.

<sup>3.</sup> البخاري: كتاب النكاح، باب قول النبي من استطاع منكم الباءة فليتزوج، وباب من لم يستطع الباءة فليصم؛ وأخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه ووجد مؤنه.

الفصل الثاني ١٤٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 112

الأكل، تقوى بقوته، وتضعف بضعفه، ولهذا فالصيام يحد من الشهوة، يقلل من الوقوع في الجرائم، والاعتداء على الأعراض<sup>1</sup> ».

إذن الصوم من طرق العفة، التي أشار إليها القرآن، في سورة النور: ﴿وَلْيَسْتَعَفِفِ النَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النور: ﴿وَلْيَسْتَعَفِفِ النَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ [النور: 33]، وقد تقدم أن الاستعفاف، واجب لأنه إمساك عمًّا حرم الله.

#### د ـ الحج :

الحج هو الركن الخامس، من أركان الإسلام، يجب على كل مسلم ملك الاستطاعة مرة واحدة، في العمر، ويُعد من أقوى العبادات التي يَتجلى فيها رمز العبودية، والاستسلام للخالق، لما فيها من مفارقة المألوفات والعادات، وفيه يقول تعالى: ﴿ ٱلْحَبُّ أُشَّهُرُ مَعْلُومَت وَ فَهُ مَن فَرَضَ فِيهِ . وَ لَا جَدَالَ فِي ٱلْحَبِّ ﴾ [البقرة: 197].

«وقد جاءت هذه الآية، شاملة لعلاج قوى النفس الثلاثة، الشهوانية، والغضبية، والوهمية، فقوله: "لارفث"، إشارة إلى علاج أمراض النفس الشهوانية، وقوله: "لا فسوق"، إشارة إلى علاج أمراض النفس الغضبية، التي تُوجب التمرد، والغضب، وقوله: "ولا جدال"، إشارة إلى علاج أمراض النفس الوهمية، التي تحمل الإنسان على الجدال بغير علم علم 2 ».

ومن الأهمية بمكان، التوقف عند دور الحج، في معالجة أمراض النفس الشهوانية، التي أشار إليها قوله تعالى: "فلارفث".

قال ابن العربي: « الرفث، كل قول يتعلق بذكر النساء؛ يقال: رَفَثَ، يَرْفِ ثُثُ، بكسر الفَاء وضمَهِا، وقد يطلق على الفعل، من الجماع، والمباشرة أو بمقدماتها، وسواء في الحج، لجميع ما يتعلق بالشهوة الجنسية، إما بمباشرة حقيقية، أو بمقدماتها، وسواء

<sup>1.</sup> التربية الوقائية في الإسلام، ص274.

<sup>2.</sup> مقاصد القرآن من تشريع الأحكام: عبد الكريم حامدي، (رسالة دكتوراه، الفقه وأصوله، جامعة الأمير عبد القادر، قسنطينة، الجزائر، 2004م) ص282.

 $<sup>^{3}</sup>$  ـ أحكام القرآن، ج $_{1}$ ، ص $^{3}$ 

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_113 تتعلق بحلال، أو بحرام، فلا يجوز طيلة أيام الإحرام.

إن هذا التضييق المؤقت على النفس، يُنبئ عن منهج قرآني عظيم، في التربية؛ إذ أن في هذا الحبس المؤقت، تدريب عملي للمسلم، على قوة الإرادة، والعزيمة، في مقاومة شهواته، يترتب عن ذلك؛ أن من ملك الإرادة والقوة، على حبس شهوته، حلالها، وحرامها، زمناً معتبراً، أفلا يكون من اليسير عليه، حبسها عن الحرام ( فقط) بعد الحج؟

والجواب، أنه لاشك في ذلك، فهذه ثمرة من ثمرات الحج، نستشف من خلالها، أثره الوقائي في حفظ النسل، بحيث يعمل على تقوية دافع التقوى، والإيمان في المسلم، ويبعث فيه همة، وعزماً، تجعله أكثر اصطباراً على الصمود أمام متعة الفاحشة.

وعليه، فإن في العبادات التي شرعها المولى عز وجل، من المعاني، والمقاصد ما يعود على النسل بالوقاية، وصدق تعالى حيث يقول: ﴿ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ مُ ۗ ﴾ [الزمر:36]، فمحض العبودية للمعبود ،يقتضى حراسة العابد من كل شر، وسوء.

# المطلب الثاني:وقاية النسل بتشريع أحكام المعاملات

## الفرع الأول : تعريفها والفرق بينها وبين العبادات

يقصد بأحكام المعاملات، الأحكام التي تنظم علاقة المكلفين، بعضهم ببعض، سواءً كانوا أفراداً، أم جماعات؛ أي أنها الأحكام المتعلقة بتصرفات الناس الدنيوية، وتستعمل المعاملات، في مقابل العبادات $^1$ .

ومن أهم الفروق بين أحكام العبادات، وأحكام المعاملات، مايلى:

1) الاختلاف في المقصد الأصلي،بين كل من العبادات والمعاملات؛ فإن المقصود الأول من العبادات، هو إظهار الخضوع لله، والتقرب إليه، كالصلاة، والصوم؛ وأما المعاملات، فإن مقاصدها الأصلية، ترجع إلى تحقيق مصالح دنيوية، أو تنظيم علاقة بين فردين، أو جماعتين، كالبيع، والنكاح، وحد السرقة، وغيرها.

2) لاحظ العلماء، أن العبادات يغلب عليها جانب التعبد، وهو الأصل في أحكامها،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> \_ ينظر :المعاملات المالية في الإسلام: جمال الدين العياشي،  $d_1$  (تونس، شركة العمل للنشر والصحافة، 1973م) ص13؛ مصادر التشريع الإسلامي وموقف العلماء منه: شعبان محمد إسماعيل، (د.ط) (الرياض، دار المريخ، 1995 م) ص130.

الفصل الثاني ِ إِن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ114

سواءً كانت أمرا أو نهياً، ففي الغالب لا تدرك حِكمها الجزئية، وإن أُدركت مقاصدها العامة، أما المعاملات، فإنها معقولة المعنى، يدرك العقل كثيراً من أسرارها، وبالتالي فإن دائرة التعقل واسعة في مجال المعاملات، ضيقة في مجال العبادات.

3) وإن من أهم الفروق بينهما، هو افتقار العبادات إلى نية التقرب، والتعبد، حتى يُحكم بصحتها، أما المعاملات فلا يشترط لصحتها النية 1.

ومع هذه الفروق، إلا أن في الإسلام تداخلا بين أحكام العبادات، وأحكام المعاملات؛ بحيث يستطيع الإنسان، أن يحول عمله من عادي، إلى عبادي، إذا قرنه بنية القربة إلى الله، فينال بذلك الأجر في الآخرة، وتحقيق مصالحه في الدنيا.

وأحكام المعاملات كثيرة، يمكن تصنيفها إلى عدة أقسام، وهي:

- أ- الأحوال الشخصية: وتنظم أحكام الأسرة، من النكاح، والطلاق، والعدة، وغيرها.
- ب- البيوع وماشاكلها: أو ما يسمى بالمعاملات المالية، وتضم البيع، والشركات، والإجارة وغيرها.
  - ج- الفرائض: وتنظم أحكام تقسيم التركة.
  - د- العقوبات: وتنظم أحكام الحدود و التعازير.
- «- الحكم والتنظيم القضائي: وينظم أحكام اختيار الحاكم، وواجباته، وعلاقة المحكومين بالحاكم، كما ينظم أحكام المنازعات، والدعاوى، وغيرها².

وهذا التقسيم يعد تقسيماً حديثاً، لا يكاد يعثر عليه في كتب القدامى، كذلك قد تختلف هذه التقاسيم، و مسمياتها، من مؤلف لآخر في الكتب الحديثة.

غير أن أهم ما يلفت الانتباه، في أحكام المعاملات في الشريعة الإسلامية، أنها جاءت شاملة، ومتنوعة؛ فتناولت نشاطات الإنسان في كل مجال، ووضعت لها القواعد

<sup>1.</sup> ينظر: المدخل إلى الشريعة والفقه الإسلامي: عمر سليمان الأشقر، ط1 (الأردن، دار النفائس، 2005م) ص42.

 $<sup>^{2}</sup>$  ـ ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته: وهبة الزحيلي، ط4 (سوريا، لبنان، دار الفكر، دار الفكر المعاصر، 1997م) ج $_{1}$ ، ص ص 34/33 التشريع والفقه الإسلامي: مناع القطان، ط $_{7}$  (سوريا، مؤسسة الرسالة، 1987م) ص 112.

الفصل الثاني ٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ115

المنظمة جنائياً، ومدنياً، وتجارياً، اجتماعيا، وسياسياً، وهو ما يرد على من يظن أن شريعة الإسلام، إنما هي شريعة تعبدية، روحانية، محضة،بل هي شريعة دين، ودنيا، عبادة، ومعاملة، روح وعمل.

بذلك تميزت الشريعة الإسلامية، عن باقي الشرائع السماوية الأخرى، التي ترتكز على على الجانب التعبدي، والروحاني، وأما أحكام المعاملات، فقليلة جداً وتكاد تقتصر على الأحوال الشخصية فحسب.

## الفرع الثاني:أحكام المعاملات في القرآن الكريم

«جعل الله هذا الكتاب العظيم، الذي أنزله، آخر الكتب، وخاتمها، وأشملها وأشملها وأعظمها، وأكملها، حيث جمع فيه محاسن ما قبله، وزاده من الكمالات ما ليس في غيره، فلهذا جعله شاهداً، وأميناً، وحاكما عليها كلها "».

ولعله من الكمالات التي زادها، والتي لم توجد في غيره، من الكتب، عنايته وتنظيمه لإحكام المعاملات، مع تنظيمه للعبادات كسائر الكتب، فكان كتاباً فريداً، شاملاً، يحوي حياة الإنسان، بمختلف أبعادها العقدية، والتعبدية، والعادية، فقد أشار القرآن إلى جميع أحكام المعاملات، وحدد ضوابطها، وفصل الحلال والحرام فيها، وفيما يلي بعض من تلك الإشارات:

# أ- في الأحوال الشخصية: فهناك آيات:

- \* تدعو إلى النكاح، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيَهُىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ ﴾ [النور:32].
  - \* وفي مجال التعدد، جعل الحد الأقصى له، مع تحقق شرطه، في قوله تعالى: ﴿ فَا النَّهِ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ [النساء:3].

<sup>1.</sup> تفسير ابن كثير، ج<sub>2</sub>، ص314.

الفصل الثاني ِوِوِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_116 فَعِظُوهُر بَّ وَٱهۡجُرُوهُنَّ فِي ٱلۡمَضَاجِعِ وَٱضۡرِبُوهُنَّ فَإِنۡ أَطَعۡنَكُمۡ فَلَا تَبۡغُواْ عَلَيْمِنَّ فَعِظُوهُر بَّ وَٱهۡجُرُوهُنَّ فِي ٱلۡمَضَاجِعِ وَٱضۡرِبُوهُنَّ فَإِنۡ أَطَعۡنَكُمۡ فَلَا تَبۡغُواْ عَلَيْمِنَّ فَعِظُوهُ بَ وَٱصۡرِبُوهُنَ فَإِنۡ أَطۡعۡنَكُمۡ فَلَا تَبۡغُواْ عَلَيْمِنَ سَبِيلاً ﴾ [النساء:34].

- \* ومن ذلك أيضاً، تنظيمه الأحكام المتعلقة بالفرقة بين الزوجين، كالطلاق، فقال فيه عز وجل: ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَا مِسَاكُ مِمَعُرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: 229].
- \* وفي العدة، وهي من آثار الفرقة، قوله تعالى: ﴿وَٱلۡمُطَلَّقَـٰتُ يَتَرَبَّصۡ بِأَنفُسِهِنَّ تَلَثَةَ قُرُوٓء ﴾ [البقرة:228]، وغير ذلك من الآيات.

ب- المعاملات المالية:وفيها أيضاً نصوص كثيرة،ومنها:

\*قوله تعالى في تحليل البيع، وتحريم الربا،: ﴿ وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوٰا ۚ ﴾ [البقرة:275].

\*وفي اشتراط الإشهاد في البيع: ﴿ وَأَشْهِدُوۤا إِذَا تَبَايَعۡتُمۡ ۚ ﴾ [البقرة:282].

\*وفي توثيق الدَّين، قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَىۤ أَجَلِ مُّسَمَّى فَٱكۡتُبُوهُ ﴾ [البقرة: 282].

\*وفي الإجارة: ﴿ قَالَتَ إِحْدَاهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَغْجِرْهُ ۗ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ الْقَوِيُّ الْقَصص:26].

\*أيضاً حرم أكل أموال الناس بالباطل، فقال تعالى: ﴿وَلَا تَأْكُلُوٓاْ أُمُوَالَكُم بَيْنَكُم بِيْنَكُم بِيَنَكُم بِيَنَكُم بِيَانَكُم بِيَنَكُم بِيَانَكُم بَيْنَكُم بِيَانَكُم بَيْنَكُم بِيَانَكُم بِيَانَكُم بِيَانَكُم بَيْنَكُم بِيَانَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِيَانَكُم بَيْنَكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ بَيْنِ لَعْلَالِ عَلَيْنِ عَلَى إِنْ لِلْلِهِ لَهِ إِنْ لِيَالِ عَلَيْنَاكُمُ لَعْلُولُ أَمْ وَالْمِنْ بَيْنَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بَيْنَاكُم بَيْنَاكُ وَالْمِنْ عِنْ لِي الْمِنْ فَيْنَالِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ الْمِنْ فَيْنَالِ عَلَيْنَا لَعْلِي لَعْلِي الْمِنْ فَيْنَالِ عِنْ فَيْنَالِ عَلَيْنَا لَعْلَالِ عَلْمَ لَا لَعْلِي لَا عَلَيْنَا لِلْعِلْمِ لَعْلِي لِلْمِنْ لِلْمِنْ لِنَاسِ فَيْنَالِ عَلَيْ فَيْنَالِ لَنْ الْمِنْ لِلْمِنْ فَيْنَالِ لَا عَلَيْنَا لِمُوالِلِكُولِ عَلَيْنِ لَعْلِي لَعْلِي لِلْمِنْ لِل

والجدير بالذكر، أن أطول آية في القرآن، جاءت لتنظيم جانب من أحكام المعاملات المالية، وهو الدين وتوثيقه، والرهن، وكان ذلك في آخر سورة البقرة، مما يدل على عناية القرآن بها.

ج- الفرائض: ومن الآيات الواردة فيها:

\*قوله تعالى: ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾ [النساء:7].

الفصل الثاني ِوِوِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم —117 \*وقوله عز وجل: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي ٓ أُولَكِ كُم ۗ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَيَيْنِ ۚ ﴾ [النساء:11].

- \*وقوله عز من قائل: ﴿يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ۚ إِنِ ٱمْرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَلَهُ وَ أَهُ وَلَهُ وَلَهُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَّمْ يَكُن هَا وَلَدُ ﴾ [النساء:176]، وقد تولى القرآن تنظيم هذا الجانب من الأحكام، فجاء دقيقاً، محكماً، عادلاً،...ولم يترك للاجتهاد إلا الشيء القليل من المسائل.
- د- العقوبات: وتشمل جانب الحدود، والتعازير، والديات، وقد اعتنى القرآن بجانبي الحدود والديات، ومما جاء في ذلك:
  - \*قوله تعالى في الحرابة: ﴿إِنَّمَا جَزَرَوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُوۤا أَوْ يُصَلَّبُوٓا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمۡ وَأَرۡجُلُهُم مِّنۡ خِلَىٰفٍ أَوۡ يُنفَوا مِنَ مِنَ خِلَىٰفٍ أَوْ يُنفَوا مِنَ الْأَرْضَ ﴾ [المائدة: 33].
- \*وفي حد القتل، قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتَلَى ۗ ٱلْخُرُّ بِٱلْخُرِّ وَٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنتَىٰ بِٱلْأُنتَىٰ ﴾ [البقرة: 178].
  - \*وفي حد الزنا، قال تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَ حِدٍ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور:2].
  - \*وفي حد السرقة، قال تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقَطَعُوۤاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآء بِمَا كَسَبَا ﴾ [المائدة: 38].
- \*ومما جاء في الديات، قال تعالى: ﴿وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَّا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ ﴾ [النساء:92].
- ه- الحكم والتنظيم القضائي: وفيه من الآيات الداعية إلى الحكم بالعدل، قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَنَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَالى: ﴿إِلَىٰ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَناتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 118

\*وفي الحكم بالشورى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ لِرَبِّهِمۡ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمۡرُهُمۡ شُورَىٰ بَيۡنَهُمۡ وَمِمَّا رَزَقۡنَاهُمۡ يُنفِقُونَ ﴾ [الشورى:38].

\*وفي تحريم شهادة الزور: ﴿ فَا جَتَنِبُواْ ٱلرِّجْسَ مِنَ ٱلْأُوْتَانِ وَٱجْتَنِبُواْ قَوْلَ ٱلزُّورِ ﴾ [الحج:30].

\*وفي تحريم كتم الشهادة: قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ هُم بِشَهَدَا مِّمَ قَآبِمُونَ ﴾ [المعارج: 33]، وقوله أيضاً: ﴿وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَدَةَ ۚ وَمَن يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ رَّءَا ثِمُ قَلْبُهُ ﴿ ﴾ [البقرة: 283].

وعليه، فإن هاته النصوص القرآنية الكثيرة، هي المصدر الذي تستمد منه أصول جميع أحكام المعاملات، بكل اختلافاتها، وتتوعها.

على أن القرآن في بيانه ، وتنظيمه لها، لم يقف عند جميع الجزئيات، والتفاصيل، إلا في البعض من المسائل الثابتة، التي لا تتغير، كالحدود، والفرائض، أما في باقي الأحكام، فقد اكتفى بوضع ضوابطها، والمبادئ، والقواعد العامة، التي تحكمها، وترك بقية التفاصيل للأحاديث النبوية، واجتهادات العلماء، بحسب ما يطرأ للناس من حوادث وأقضية أ.

ليبقى الأصل في جميع هذه المعاملات، سواءً المنصوصة أو الطارئة، هو الإباحة، الا ما خالف تلك القواعد، والمبادئ التي وضعها القرآن.

# الفرع الثالث: أثر أحكام المعاملات في وقاية النسل

أحكام المعاملات في الإسلام، لا تخرج عن المقصود العام للشريعة، وهو جلب المصالح، ودرء المفاسد، وذلك بحفظ الضروريات الخمس، وهي الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال، فكل حكم منها، إلا ويعود إلى حفظها بطريق مباشر، أو غير مباشر.

وكون الحديث في الفصل، عن الطريق غير المباشر، أو العام لحفظ النسل، فسوف تستبعد أحكام المعاملات التي تمس النسل، بشكل مباشر، لتناقش في الفصل الموالي، ويمثل هذا القسم أحكام الأحوال الشخصية؛ فهي موضوعة بالأساس لتنظيم علاقة

<sup>.</sup> ينظر :منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص $^{1}$ 

الفصل الثاني ِوِوِو:المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_119 الزوجين، وما ينتج عن تلك العلاقة (النسل).

فيكون التركيز هنا على الأحكام الأخرى، التي تعمل على وقايته في المسلك غير المباشر، ولبيان هذا الأثر، سيناقش كل قسم من أقسام المعاملات على حدى، لإبراز دوره الوقائي.

أ) في مجال المعاملات المالية: المعاملات المالية، تشكل جانب الحياة الاقتصادية، وقد تقدمت بعض الآيات القرآنية الواردة فيها، وباستقراء هاته الآيات، يمكن استخلاص أثر وقائى للجانب الاقتصادي، في حفظ النسل، يتحقق عبر ثلاثة أسس، وهي:

1. الوقاية بالدعوة إلى تحقيق العزة الاقتصادية، بالنسبة للأفراد أو الأمة كافة؛ وذلك من خلال دعوة القرآن إلى العمل، وطلب الرزق، بالطرق المشروعة، يقول تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِكُونَ ﴾ [الجمعة:10]، وقال أيضا: ﴿ فَٱبْتَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ ﴾ [العنكبوت:17].

كما أباح طرق تداول المال واستثماره، لتحقيق الانتعاش الاقتصادي، فأباح التجارة، والمضاربة، والإجارة، وغيرها؛ كل هذا لتحقيق الأمن الاقتصادي، وحتى لا يقع الأفراد، والأمة في براثن الفقر، وإذا حدث ذلك؛ بأن عمَّ الفقر، والضعف الاقتصادي، فما من شك أن النسل سيتأثر استطرادا لذلك.

فعلى صعيد الأفراد؛ فإن الفقر يلجئهم إلى الكسب بطرق الذل، وقد يقعون فريسة للتسول، والمتاجرة بالشرف والكرامة، فيضيع بذلك شق كبير من النسل، وهو العرض.

أما على صعيد الأمة؛ فإن الأمة الضعيفة اقتصادياً، تصبح عرضة لتسلط الأعداء، إما بشن حرب عسكرية عليها، فيهلك بذلك الحرث والنسل، أو باستغلال تبعيتها الاقتصادية لهم ، للتدخل في شؤونها الداخلية، والتحكم في مشاريعها بما تهوى أنفسهم.

كما هو حال الشعوب والدول الإسلامية اليوم، فإن تبعيتها الاقتصادية للغرب، فسحت لهم المجال، بأن يُصدروا لها كل شيء، المال، والفكر، والقيم، فصدروا لها مفاهيم مغلوطة، من بين أهدافها، القضاء على نسل أمة الإسلام.

فصدر النظام الاشتراكي، الفلسفة الماركسية1، والداعية إلى هدم نظام الأسرة، وتتشئة

-

الماركسية نسبة إلى كارل ماركس، مؤسس المذهب الاشتراكي.  $^{1}$ 

الفصل الثاني ٥٠٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 120

الأطفال في محاضن عامة؛ بحيث لا يكون لهم ارتباط بأم ، أوأب، أو أسرة، بل يكون ارتباطهم الوحيد بالدولة، والحزب؛ وصدر النظام الرأسمالي الحر، فلسفة، المبدأ القائل: "دعه يعمل أتركه يمر " $^1$ ، ففتح المجال لحرية المتاجرة في كل شيء، حتى في أعراض النساء $^2$ .

كما أوهموا الأمة، بأن تحديد النسل، والحد من الانفجار الديموغرافي، هو السبيل الوحيد، للنهوض باقتصادها، ولتحقيق الرفاهية.

وأصبحت هذه المفاهيم، تشكل خطورة حقيقية، على نسل الأمة، لمَّا تبناها مفكرون من بلاد الإسلام، وصاروا ينادون بها ويدافعون عنها، وما أوصل الأمة إلى هذا الخطر، إلا ضعفها الاقتصادي، هذا ما يعكس أهمية الجانب الاقتصادي؛ «فإنه يؤثر في الإنسان تأثيراً مباشراً، في جميع أحواله، الفكرية، والدينية، والسلوكية، ويؤثر في الأمة، من جميع نواحيها العسكرية، والسياسية، والقانونية، ...فالاقتصاد القوي، عنوان المجد، والقوة، والسيادة، والاقتصاد الضعيف، رمز التخلف والتأخر 3».

## 2. الوقاية بتحريم تحصيل المال بفوات النسل:

لقد فسح القرآن المجال أمام ابتغاء الرزق بطرق كثيرة، غير أنه حرم اكتسابه بتفويت النسل، إما كلية، أو في أحد جزئياته، كالعرض مثلاً، وهذا مستفاد من نصوص قرآنية واضحة، تمنع إكراه الفتيات على البغاء، لجلب المال، وتنهى عن قتل الأولاد خشية الفقر، فقال عز وجل: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُن تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ الْفَقر، فقال عز وجل: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُن تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ الْفَقر، ققال عز وجل: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُن تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ الْفَقر، ققال عز وجل: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُن تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ وقال أيضاً: ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أُولَكَ كُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقٍ أَنْ اللهِ عَلَى الْإسراء: [3].

فحرم تعالى الاسترزاق بضياع العرض، وإهلاك النوع، ليؤكد أن المال لا يطلب بهلاك النسل.

## 3 . الوقاية باشتراط المال لطلب النسل:

<sup>.</sup> ينسب هذا المبدأ، إلى آدم سميث، وهو مؤسس المذهب الرأسمالي.  $^{1}$ 

<sup>2.</sup> ينظر: أحذروا الأساليب الحديثة في مواجهة الإسلام، ص ص 263 / 266.

 $<sup>^{3}</sup>$ . الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_{7}$ ، ص $^{4971}$ .

الفصل الثاني ٥٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ 121

فقد وضع القرآن المال وسيلة لطلب النسل، وذلك من خلال اشتراط المهر في النكاح، يقول تعالى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحَلَةً ﴾ [النسا: 4]، وقال عز وجل: ﴿ وَءَاتُوهُ رَبُّ النِّسَآءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحَلَةً أَنْ النساء: 25].

فمن الوقاية إذاً، أن يسعى المسلم لطلب المال، بالطرق المشروعة، حتى يتمكن من إعفاف نفسه بالزواج أولاً، ثم ليؤمن نفقة الزوجة والأولاد ثانياً.

ومن الوقاية أيضاً، أن تعمل الدولة على تقوية اقتصادها، لتحسين المستوى المعيشي للأفراد، بما ييسر أمر الزواج على الشباب.

## ب. في مجال الفرائض:

جُبل الإنسان على فطرتين، فطرة حب التملك، وفطرة حب البقاء، التي لا سبيل إلى تحققها في عالم الوجود، إلا عن طريق النسل المنسوب إليه ، من بنين وحفدة؛ ولما كان الموت قدراً محتوماً، أشبع التشريع الإسلامي، هاتين الفطرتين في الإنسان، فشرع له نظام الميراث، الذي يُبقي على ملكه، بانتقاله إلى بنيه، وحفدته، ومن تربطه بهم صلة القربي، والمناصرة.

فإن في إقامة نظام الإرث الإسلامي، حصول الطمأنينة للميت تجاه ورثته، وتأمين المعيشة للورثة بعد فقد الميت.

ومعلوم أن الورثة مراتب، بحسب درجة القرابة، فقد جعل القرآن الأولاد المباشرين للميت (نسله)، أول من يورث، وجعلهم ممن لا يحجبون على الإطلاق، كل ذلك من أجل وقاية نسله من عامل الفقر، وآثاره المهلكة، وفي هذا السياق، جاء قوله الله المن أراد حرمان ابنته من الميراث: (إنك إن تركت ولدك أغنياء، خير من أن تتركهم عالة تكففون الناس²).

<sup>1.</sup> ينظر: نظام الإرث في التشريع الإسلامي: أحمد فراج حسين، (د.ط) ((د.م)، الدار الجامعية، 2001م) ص 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ـ أخرجه البخاري: كتاب الجنائز، باب رثاء النبي سعد بن خولة، وكتاب الوصايا، باب أن يترك ورثته أغنياء، وكتاب المناقب، باب قول النبي اللهم أمضي لأصحابي هجرتهم، وكتاب المغازي، باب حجة الوداع، وكتاب النفقات، باب فضل النفقة على الأهل، وكتاب المرضى، باب قول المريض إني وجع وارأساه، وباب وضع اليد على المريض، وكتاب الدعوات، باب الدعاء= الرفع الوباء والوجع، وكتاب الفرائض، باب ميراث البنات؛ وأخرجه مسلم: كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث.

الفصل الثاني ٥٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 122

فنظام الإرث إذا، يعمل على وقاية نسل الميت، بتأمين حياته من الجانب الاقتصادي.

## ج. في مجال العقوبات:

إن أحكام العقوبات في مجملها، قد تكون ضمن المسلك العلاجي، ذلك أن تطبيقها يأتي بعد حدوث الخلل والمفسدة، لكن هذا لا ينفي جانبها الوقائي، سواءً من جهة الأفراد، أو المجتمع.

فبالنسبة للفرد، فإن تطبيق العقوبة عليه، يقيه شر العودة إليها، وتكرارها؛ أما بالنسبة للمجتمع، فإنها تعمل على زجر من يفكر في الإفساد، فلا يكاد تخطر الجريمة بخاطره، بعد إقامة العقوبة على غيره.

«ولهذا أمر سبحانه وتعالى عند إقامة الحدود، أن يشهد إقامة الحد جمع من المؤمنين؛ حيث العبرة ماثلة أمام الأعيان "»؛ ولتحقق هذه الحكمة في حفظ النسل، ووقايته، شرع حد الزنا، وحد القذف، فقال تعالى في الزنا: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُواْ كُلَّ وَعَدِينٍ مَنْ اللهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللهِ وَٱلْيَوْمِ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةُ فِي دِينِ ٱللهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللهِ وَٱلْيَوْمِ الْلاَحِر مِنْهُمَا مِأْنَةَ عَذَابُهُمَا طَآبِفَةُ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور:2].

وفي حد القذف: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ تَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ هَمُ شَهَدَةً أَبَدًا ۚ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ [النور:4].

فإقامة حد الزنا، وحد القذف، علاج عند اختلال النسل، وفي نفس الوقت وقاية له من تكرار ومعاودة الجرم، سواءً ممن عوقب، أو ممن لم يعاقب.

### د . في مجال الحكم والتنظيم القضائي:

يمكن إبراز الدور الوقائي لهذين النظامين، من خلال التعرف على بعض واجبات القاضى والحاكم في الدولة الإسلامية، فمن واجبات القاضى مثلاً:

- إقامة الحدود، والقيام بحقوق الله.

التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، ص505.

الفصل الثاني ِ وِ وِ وِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_123

- عقد نكاح النساء، إذا لم يكن لهن ولي، أو عضلهن الولي.

وهما جانبان من جوانب حفظ النسل، فالأول حفظ له جانب العدم، بتطبيق حد الزنا، وحد القذف، وقد تقدم دور العقوبة في الوقاية، والثاني من جانب الوجود، بالمساهمة في إنشاء عقود النكاح.

أما الحاكم، فإن تنصيبه، إنما هو لأجل حراسة الدين، وسياسة الدنيا، وفي سبيل تحقيق ذلك؛ فإن أول واجباته، رعاية المصالح، والمقاصد التي تقوم عليها الشريعة، وتستهدف تحقيقها، وهي المحافظة على الأصول الكلية الخمسة، والمسماة بالضروريات، فإن المحافظة عليها، من الدعائم الأولى للحكم الإسلامي<sup>1</sup>.

ومن ثمة، فالحكم الإسلامي يحفظ النسل، مادامت المحافظة على الضروريات، من أول واجباته؛ ولذلك فإنه عندما يؤدي القضاة، والحكام، الواجبات المذكورة، في إطار قيامهم بالواجب العام، فإن وقاية النسل، تتحقق لا محالة، وبذلك تكتمل الخطة الوقائية لحفظه، من خلال إقامة دولة إسلامية، تجعل حفظه من واجبات حكامها، وقضاتها.

# المطلب الثالث: وقاية النسل بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فرع عن المعاملات، إلا أن له من الخصائص، ما يستلزم جعله في مطلب مستقل، يبين أثره الوقائي العظيم، في حفظ الأفراد والمجتمعات.

## الفرع الأول: تعريفه وحكمه

أ- المعروف: «هو الخير الذي يوافق فطرة الله، التي فطر الناس عليها، وعرف في الشرع حسنه 2»، وقيل هو: «كلمة عامة، تشمل كل شيء طُلب في الشريعة، أو أبيح، سواءً كان فريضة ، أو واجبا، أو سنة..... »3.

والمنكر: هو الشر الذي ينافي الفطرة، وعرف في الشرع قبحه، والمنكر كلمة عامة تشمل كل مالم تجزه الشريعة، أو أمرت الناس بالاحتراس منه، أو الانتهاء عنه، ويدخل

<sup>.</sup> ينظر :الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_8$ ، ص5943، وص ص6385/6384.

 $<sup>^{2}</sup>$ . التشريع والفقه الإسلامي، ص $^{111}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . الإسلام: سعيد حوى، ط $_{2}$  (مصر، دار السلام، 1993م) ص $^{3}$ 

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ـــ 124

في ذلك الحرام والمكروه، وهو بصفة عامة، يشمل الانحراف عن الإسلام أركاناً وبناءً 1.

ومن ذلك؛ فإن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، يقصد به الأمر بالخير، والحسن الذي استحسنه الشرع، وطلبه، والنهي عن الشر، والقبيح الذي استقبحه الشرع. وبعبارة موجزة يمكن تعريفه، أنه رقابة الأمة على تنفيذ الشرع.

ومهمة الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، قد يطلق عليها مسمى الحسبة؛ فإن كانت وظيفة من وظائف الدولة، سميت حسبة رسمية، وإن كانت من المكلفين على العموم، فهي الحسبة التطوعية، أو غير الرسمية، وقد تُسمى الأهلية²، وهي في كلا الحالتين، أمر بالمعروف، ونهى عن المنكر.

## \*مشروعيته:

الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، من الأمور التي شرعها الإسلام، وقد ثبت ذلك بأدلة من الكتاب، والسنة، والإجماع.

- فمن الكتاب: قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعَضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعَضٍ يَالَمُونَ بِٱلْمُعَرُونَ بِٱلْمُعَرُونَ بِٱلْمُعَرُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴿ [التوبة: 71]، وفي قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران:11]، والآيات جاءت في معرض الثناء، والمدح، فهي تدل على مشروعيته.
- ومن السنة: قوله على: ( من رأى منكم منكراً، فليغيره بيده،،فإن لم يستطع، فبلسانه، فإن لم يستطع، فبقلبه، وذلك أضعف الإيمان<sup>3</sup>).

وقوله ﷺ: (... فأعطُوا الطريق حقه، قالوا: وماحقه؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر<sup>4</sup>).

 $<sup>^{1}</sup>$ . ينظر :التشريع والفقه الإسلامي وأدلته، ص $^{11}$ ؛ الإسلام، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر :حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة، ص $^{2}$ 

<sup>3.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان.

<sup>4.</sup> أخرجه البخاري: كتاب المظالم والغضب، باب أفنيه الدور والجلوس فيها، وكتاب الاستئذان، = =باب قول تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا لا تَدخُلُوا بِيُوتاً غير بِيُوتكم ﴾؛ وأخرجه مسلم: كتاب اللباس والزينة،

الفصل الثاني ِ وِ وِ إِ: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ 125

- أما الإجماع، فقد نقل الإمام النووي، وابن حزم، والقرطبي، إجماع الأمة على مشروعيته 1.

#### \* حکمه:

يتفق العلماء، على أن الأصل في الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، هو الوجوب، وقد استفيد ذلك، من الأدلة الواردة فيه، ومنها:

1) قوله تعالى: ﴿ وَلۡتَكُن مِّنكُمۡ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيۡرِ وَيَأۡمُرُونَ بِٱلۡعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الۡمُنكَرُ ۚ وَأُولۡتِبِكَ هُمُ ٱلۡمُفۡلِحُونَ ﴾ [آل عمران:104].

«ففي الآية بيان الإيجاب، فإن قوله تعالى: "ولتكن"، أمر، وظاهر الأمر الإيجاب² ". 2) قوله تعالى، في وصية لقمان لابنه: ﴿ يَابُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمُر بِٱلْمَعَرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ كَالَمُ عَلَى مَا أَصَابَكَ اللَّهُ إِلَى مِنْ عَزْم ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان:17].

ووجه الدلالة في الآية الكريمة، على المطلوب من ثلاثة وجوه:

أولها: جاء الطلب بأسلوب الجزم، مما يدل على أن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، من الأمور الواجبة.

وثانيها: اقترانه بالصلاة، مما يشير إلى أنه مثلها في درجة المشروعية.

وثالثها: ما وصفه الله به في ختام الآية، حتى عد من عزم الأمور؛ أي مما عزمه الله تعالى، وأمر به3.

4) في الحديث: (من رأى منكم منكراً، فليغيره بيده، فإن لم يستطع، فبلسانه، فإن لم يستطع، فبقلبه، وذلك

باب النهي عن الجلوس في الطرقات، وكتاب السلام، باب حق الجلوس على الطريق رد السلام.

<sup>1.</sup> ينظر: شرح صحيح مسلم: النووي، ط7 (لبنان، دار الكتاب العربي، 1984م) ج1، ص337؛ المحلى: ابن حزم، (د.ط)(لبنان، دار الفكر، 1988م) ج1، ص46؛ الجامع لأحكام القرآن، ج7، ص391.

 $<sup>^{2}</sup>$ . إحياء علوم الدين، ج $_{2}$ ، ص $^{2}$ 6.

<sup>3 .</sup> ينظر: منهج القرآن في إصلاح المجتمع، ص318.

الفصل الثاني ِوِوِو: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_126 أضعف الإمان ألى .

وقد تتاول الإمام النووي، الحديث بالشرح، وبين حكمه، في ترجمة بابه، فقال: «باب كون النهي عن المنكر ،من الإيمان،وأن الأمر بالمعروف،والنهي عن المنكر واجبان  $^2$ ». (4) من الإجماع: فقد أجمع علماء الأمة، خلفا وسلفا، على وجوب الأمر بالمعروف، والنهي عن والنهي عن المنكر؛ يقول النووي: «وقد تطابق على وجوب الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، الكتاب، والسنة، وإجماع الأمة»  $^3$ ، ومثله جاء في المُحلى: «لا خلاف بين الأمة الإسلامية، على وجوبه».

ومع إجماع العلماء، واتفاقهم على وجوب الأمر بالمعروف ، والنهي عن المنكر ، إلا أنهم اختلفوا في نوع هذا الواجب، أهو من الواجبات العينية؟، أم الكفائية؟؛ فمنهم من عده واجبا عينيا، كابن كثير ، والرازي ، وابن حزم  $^{5}$  ، ومنهم من عده واجبا كفائيا ، كالغزالي ، والقرطبي ، والنووي  $^{6}$  .

وإذا كان العلماء، قد اختلفوا هل هو فرض عين، أم فرض كفاية، كل بحسب فهمه للنصوص، إلا أن حديث الرسول في المتقدم ذكره، قد بين مراتب التغيير في إنكار المنكر، وهي باليد، وباللسان، وبالقلب؛ وعبر النبي عن التغيير بالقلب، بأضعف الإيمان، ليشير إلى وجوب أدائه من كل مسلم، وهذا يقتضي أن التغيير بالقلب فرض عين، على كل مسلم، فلا يدخل في دائرة الخلاف.

## الفرع الثاني:الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر في القرآن الكريم

اهتم به القرآن الكريم، اهتماماً كبيراً، وركز عليه في جملة من الآيات، وفي سياقات

<sup>124.</sup> سيق تخريجه، ص 124.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: شرح صحيح مسلم للنووي، ج1، ص335.

<sup>3.</sup> شرح صحیح مسلم، ج1، ص337. °.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. المحلى، ج1، ص47.

<sup>5.</sup> ينظر: تفسير القرآن العظيم، $_1$ ، $_1$ ، $_2$ 0 التفسير الكبير: الرازي،  $_3$ 0 النان،دار إحياء التراث العربي،(د.ت)) $_8$ ،  $_3$ 0 المحلى،  $_4$ 1،  $_3$ 1،  $_4$ 0 العربي،(د.ت)

<sup>6.</sup> ينظر: إحياء علوم الدين، ج2، ص269؛ الجامع لأحكام القرآن: القرطبي، 42((c.a))، دار الكتاب العربي، 4، ص45؛ شرح صحيح مسلم، ج1، ص45.

الفصل الثانيِ ِ ِ ِ ِ ِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_127 مختلفة.

- أ. في سياق الترغيب: وكان ذلك بأساليب متنوعة، منها:
- الربط بينه وبين خيرية الأمة، فقال تعالى: ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّهِ ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ إِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

«فيها مدح لهذه الأمة، ما أقاموا ذلك، واتصفوا به، فإن تركوا التغيير وتواطئوا على المنكر، زال عنهم اسم المدح، ولحقهم اسم الذم، وكان ذلك سبب هلاكهم ألا ».

2. بعدِّه من عزائم الأمور، كالصلاة، والصبر، وغيرها، وجعله من مهمات الوصايا، والمواعظ، وذلك في وصية لقمان لابنه: ﴿يَدبُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَمْرَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ المُنكر وَٱصْبِرْ عَلَىٰ مَآ أَصَابَكَ إِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْم ٱلْأُمُورِ ﴾ [لقمان:17].

3 . جعله من أهم مواصفات المؤمنين: فقال: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَآءُ
 بَعْضَ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن ٱلْمُنكرَ ﴿ [التوبة: 71].

«دَلَّ هذا، على أن أخص أوصاف المؤمن، الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر  $^2$ ».

4. الحث عليه، بانتداب جماعة متخصصة فيه، فقال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ لَمَّةُ لَمْ الله عَمران: 104].
 يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن ٱلْمُنكَرَ ۚ ﴾ [آل عمران: 104].

« أمر الله تعالى في الآية الكريمة، بأن ينتصب من المؤمنين مجموعة تقوم بمهمة الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وقد وصف الله هذه المجموعة بالفلاح، على نحو يفيد الترغيب، في عمل ذلك، وهو ما يدل على حرص التشريع على فعله، وتحصيله 3 ».

5. الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، من شروط التمكين في الأرض، والنصر على الأعداء، قال تعالى: ﴿ وَلَيَنصُرَرَ ۚ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ رَ ۗ إِن ۖ اللَّهَ لَقَوِئ عَزِيز ۗ \* ٱلَّذِينَ إِن

 $<sup>^{1}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن، ج4 ، ص $^{173}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. المرجع نفسه، ج4 ، ص47.

 $<sup>^{3}</sup>$ . تفسير القرآن العظيم، ج $_{1}$ ، ص ص 555/ 556.

الفصل الثاني ِ إِن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_128

مَّكَّنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَوٰةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوَاْ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ [الحج:41/40].

6) الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، من صفات المصطفى ﴿ خير البرية، قال تعالى: ﴿ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعَرُوفِ وَيَنْهَ لَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَ تِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَيْتَ ﴾ [الأعراف:157].

ب. أما في سياق الترهيب على تركه:

1. جعل التخلي عنه، أو العمل بعكسه، من صفات المنافقين، فقال في وصفهم: ﴿ اللَّمُ نَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُناكِرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ اللَّمُعَرُوفِ [التوبة:67].

فكفى بالمرء إثماً، وخسارةً، أن يعد منافقاً، ﴿إِنَّ ٱلْمَنفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ [النساء:145].

## 2. إهماله من دواعي اللعنة:

3. تركه سبب العقاب، واللعنة العامة، للعصاة، والصالحين.

قال تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً وَٱعۡلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَالَ تعالى: ﴿ وَٱتَّقُواْ فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً وَٱعۡلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَالِكَ ٱلْعِقَابِ ﴾ [الأنفال:25].

وفيه يقول ابن عباس: «أمر الله المؤمنين، أن لا يقروا المنكر بين أظهرهم، فيعمهم العذاب<sup>1</sup>»؛ فإن العصاة يهلكون بذنوبهم، ومعاصيهم، والصالحين يهلكون بسبب سكوتهم

-

 $<sup>^{1}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن، ج $^{7}$ ، ص $^{391}$ 

الفصل الثانيِ ِ ِ ِ ِ المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_ 129 عن المنكر .

وفي السنة النبوية، أحاديث من كلا السياقين، سواءً في الترغيب، كقوله نخيز (وكل تكبيرة صدقة، وأمر بالمعروف صدقة، ونهي عن المنكر صدقة) أ، وعبر عن الأمر والنهي، بصيغة النكرة، للدلالة على أن فاعله، يؤجر عليه، ولو كان بسيطاً؛ وفي الترهيب عن تركه، قوله نظي: (يؤتي الرجل يوم القيامة، فيلقى في النار، فتندلق أقتاب بطنه، فيدور بها كما يدور الحمار بالرحى، فيجتمع إليه أهل النار، فيقولون: يافلان مالك؟ ألم تكن تأمر بالمعروف، وتنهى عن المنكر، فيقول بلى، قد كنت آمر بالمعروف ولا آتيه، وأنهى عن المنكر وآتيه) .

فتتوعت أساليب القرآن في الدعوة لهاته الفريضة، بين الترغيب، والترهيب بحسب، ما يصلح للناس على اختلافهم.

## الفرع الثالث: أثر الأمر المعروف والنهي عن المنكر في وقاية النسل

إن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، يعبر عن صورة من التكافل الاجتماعي، المعنوي، للقضاء على المنكرات، وإقامة المجتمع المستقيم، الذي يوالي فيه الأفراد رجالاً، ونساءً، بعضهم بعضاً، على البر والخير، ونشر الفضيلة، والقضاء على الرذيلة.

وهذه المهمة، قد تأخذ طابع العلاج أحياناً، وقد تأخذ طابع الوقاية أحياناً أخرى، بحسب المنكر الواقع، فهي إذا مهمة، وقائية، علاجية، في الوقت ذاته، ذلك أن التغيير قد يحدث قبل الفعل، وقد يحدث بعد وقوعه، بالتأديب والعقوبة، وفي كلا الحالتين، تكون الوقاية، إما بتفادي وقوع المفسدة، أو بالاتعاظ والانزجار، بعد التأديب لمن أخطأ، فلا يعاود الكرة.

ونظراً لوجود هذا المبدأ وجوداً حسياً، مباشراً، في المجتمعات الإسلامية المتلزمة به؛ فإن الجرائم تقل في هذه المجتمعات؛ ذلك أن: « الظاهرة الجرمية، تتناسب تناسبا عكسيا،

أ خرجه مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها ،باب استحباب صلاة الضحى.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. البخاري: كتاب بدء الخلق، باب صفة النار وأنها مخلوقة، وكتاب الفتن، باب الفتنة التي تموج كموج البحر؛ وأخرجه مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله، وينهى عن المنكر ويفعله.

الفصل الثاني ٥٠٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ 130

مع الوضع الذي يسمو فيه مبدأ الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، إذ أن الإنسان في المجتمعات الدينية، المتمسكة بهذا المبدأ، لا يستطيع اقتراف الجريمة جهراً، لأنه يخشى ثلاث عقوبات: الأولى عقوبة الله، والثانية عقوبة المجتمع، المتمثلة برد الفعل الاجتماعي، والثالثة عقوبة القانون الذي يحكم به المحتسب، أو القاضي، بناءً على صيغة الدعوى ألى الثالثة عقوبة القانون الذي يحكم به المحتسب، أو القاضي، بناءً على صيغة الدعوى ألى الثالثة عقوبة القانون الذي يحكم به المحتسب، أو القاضي، بناءً على صيغة الدعوى المحتسب، أو القاضي المحتسب، أو القاضي المحتسب المحت

ولا يقتصر دور الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، في جانب الجرائم، بمعناها الخاص، وإنما يشمل الأمر بإقامة كل الشعائر الدينية، والنهي عن جميع المنكرات، سواءً كانت عقائدية، أو عبادية، أو أخلاقية، أو اجتماعية، أو اقتصادية، أو سياسية وغيرها.

ويوشك القرطبي، أن يكشف عن وجود تلازم بين العصمة من البلاء، وبين الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فيقول: «كل بلدة يكون فيها أربعة، فأهلها معصومون من البلاء، إمام عادل لا يظلم، وعالم على سبيل الهدى،...ومشايخ يأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر، ويحرصون على طلب العلم، والقرآن، ونساؤهم مستورات لا يتبرجن، تبرج الجاهلية الأولى»2.

ولإدراك الأثر الوقائي لمبدأ الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، في حفظ النسل، تُستعرض عبارة الإمام الشاطبي، ذكرها في الموافقات، بعدما عرض لجوانب حفظ الضروريات جهة الوجود، وجهة العدم، فقال في ختام الكلام عن ذلك: «ويجمعها الأمر بالمعروف، ومن بالمعروف، والنهي عن المنكر 3»، فيجمعها من جانب الوجود، الأمر بالمعروف، ومن جانب العدم، النهي عن المنكر ؛ ومادام النسل من الضروريات، فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ؛ ومادام النسل من الجانبين.

ومن الأمثلة، والنماذج التي يذكرها العلماء، والمتعلقة بالأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، في مجال وقاية النسل مايلي:

- \* أمر الأولياء، بإنكاح الأيامي أكفاءهن، إذا اشتكين للمحتسب.
  - \* منع تعسف الأولياء، في حق الولاية عليهن.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. عولمة الجريمة، ص79.

 $<sup>^{2}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن  $^{3}$  ،  $^{4}$ 

<sup>3 .</sup> الموافقات، ج<sub>2</sub>، ص 9 .

الفصل الثاني ٥٥٥: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم ــ 131

- \* إلزام النساء بأحكام العدد، إذا فورقن، وتأديب من خالفت في العدة، بأن تزوجت قبل انتهائها.
  - \* منع الناس من مواقف الريب، ومظان التهمة، كوقوف رجل مع امرأة في طريق خالٍ.
    - \* منع إقامة الملاهي المحرمة.
- \* مراقبة المحلات التي يرتادها النساء، فإذا كان من فيها ممن حسنت سيرته، وأمانته أقره، وإن ظهرت منه الريبة، وبان عليه الفجور، منع من العمل فيها، وأُدِّب على ذلك<sup>1</sup>.

فالأمثلة المذكورة: كلها عناصر وقائية، في حفظ النسل، سواءً بفتح الباب أمام ما يؤدي إلى زيادته، أو سد باب المعاصى والفواحش، التي تُخل به.

وبذلك تتضح أهمية هذا الواجب، وارتباطه الوثيق بوقاية النسل، كل ذلك يتوقف بالدرجة الأولى، على مدى التزام المجتمع به، ومدى تطبيقه على أرض الواقع.

والحقيقة الحاضرة هنا، أن الحديث عن الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، ودوره الوقائي، حديث يطول، ولا يتسع له هذا الفرع، وإنما يكتفى فيه بلمحة عامة، حول هذا الدور، و إلاً؛ فإن هذا المبدأ هو كُنه الوقاية، وليس مجرد مسلك من مسالكها.

أليس في تفعيله وتطبيقه، ضمان لتنفيذ جميع أوامر الشرع، واجتناب جميع المنهيات؟!، فعن أي وقاية يُبْدَث، بعد تحقق هذا؟، إنه هو الوقاية بذاتها.

وفي ختام مبحث التشريع، وأثره في وقاية النسل، يمكن الوقوف عند نتيجتين عامتين وهما:

1) أن وقاية النسل شملت جميع نواحي التشريع، سواءً كانت عبادات، أو معاملات؛ وشمولها لهاته النواحي، لا يقصد به أنها مقصودة في كل جزئية، من جزئياتها، ولكنه شمول عام؛ فتبين أنها شملت العبادات، من صوم، وصلاة، وحج، وزكاة، كما شملت المعاملات، من معاملات مالية، وفرائض، ونظام الحكم، والقضاء، وغيرها.

2) الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، مبدأ وقائى عام، في حفظ النسل، تتكافل فيه

\_\_\_

<sup>1.</sup> ينظر: الأحكام السلطانية، ص357 وما بعدها؛ حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة، ص156.

الفصل الثاني ِوِوِو: المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_132 الأمة برمتها، على تحقيق ذلك، من خلال دوره العام، في الرقابة على تنفيذ الشرع.

وفى خاتمة هذا الفصل، تتتهي دراسته إلى النتائج التالية:

1) تأكد أن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم، قد وسع بالفعل جميع الأحكام، سواءً كانت عقدية، أو أخلاقية، أو عملية، لتتوجه الدعوة إلى إتاحة الفرصة، أمام التطبيق الفعلي، للخطة التي رسمها القرآن، في إصلاح هذه المجالات، حتى تُثبت كفاءتها في وقاية النسل.

2) إن أهم ما يستفاد من إبراز الدور الوقائي للنسل، للمجالات الثلاث، هو الترابط، والتكامل، بين أحكام القرآن، حيث ترتبط العقيدة بالأخلاق، والتشريع، لتشكل كلاً مركباً.

فهذه الآية من كتاب الله، تشهد لنا بمنطوقها الصريح، لما عنيناه فيما تقدم؛ ففي شطرها الأول، إلى قوله: "والنبيئين"، تُبين أحكاماً تتعلق بالعقيدة الإسلامية، ثم تنتقل لتحث على البذل، والصدقات، ثم تحدثنا عن أركان الإسلام من صلاة، وزكاة، ثم تنتقل إلى الوفاء بالعهد، وهو ناحية أخلاقية، وكذلك الصبر والصدق، كل هذا بآية واحدة، تصلح أن تكون عنواناً لهذا القرآن، الذي يقرر أن الإسلام عقيدة، وشريعة، وأخلاقا ألله. (ق) إن وقاية النسل، التي ظهرت في المحاور الثلاثة لأحكام القرآن، لا يمكنها أن تقوم بهذا الدور، إلا إذا طبقت على وجهها الصحيح، وفق مراد الشرع؛ فالعقيدة التي

<sup>1.</sup> نظام الإسلام، ص12.

الفصل الثاني ِ إِن المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم \_133

اعتبرت أنها من أهم وسائل الوقاية ، لا يمكن أن تكون إلا عقيدة إسلامية ، قوية ،خالية من الشوائب، والانحرافات الضالة.

كما أن الأخلاق التي أثبتت كفاءتها في الوقاية، إنما هي أخلاق القرآن، بكل خصائصها، من الشمول، والعموم، فلا معنى للوقاية إذاً في إطار الأخلاق الوطنية، أو المادية أو النفعية.

والتشريع أيضاً، فإن دوره الوقائي، لا يظهر إلا عندما يطبق بكل حيثياته، أما إذا طبقت العبادات، وخولفت أحكام المعاملات، أو العكس؛ فإنه في ظل هذه التجزئة، وهذا التقسيم، يغيب كذلك هذا الدور الوقائي، وهذا ما يؤكد أن الإسلام كلاً متكاملاً، وليس أحكاماً متناثرة ومتفرقة، يتخير منها الناس بما تهوى أنفسهم.

4) إن الدور الوقائي لهذا المسلك، يمكن وصفه بالدور: "الأساسي، غير المباشر"؛ فهو غير مباشر، كونه لا يختص بوقاية النسل أصالة، بل إنه يقي النسل، وبقية المصالح الأخرى بصفة عامة، وأما كونه أساسي؛ فلأنه دور تمهيدي، أوَّلي، وتدريبي في ذات الوقت، فالعقيدة مثلا، مُقدمة مُمَهِّدة لتقبل أحكام التشريع الخاصة، والأخلاق وما تحمله في ثنايا جزئياتها، تقوم بدور التدريب، وبذلك تدخل وقاية النسل في العقيدة، وفي الأخلاق، وفي المعاملات المالية، وغيرها بما يحصل به الدرية على الوقاية، في جميع المجالات.

5) يمكن اعتبار الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، هو ما يمثل هذا المسلك بصفة عامة، إذ يكفى أنه يجمع حفظ الضروريات الخمس، من جانبي الوجود والعدم.

# الفصل الثالث: المسلط الوقابي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم

وفيه ثلاثة مباحث:

- \_ المبحث الأول: تشريع أسباب وجوع النسل.
- \_ المبحث الثاني: تشريع أسباب صيانة النسل.
- \_ المبحث الثالث: تحريم ما ينافي تحصيل النسل.

لم يقف المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن، عند المسلك العام بل، دعمه بتدابير وقائية، ذات صلة وطيدة بحفظه، وتمسه بشكل مباشر.

فلئن كان المسلك العام لا يختص بحفظ النسل أصالة، وإنما في إطار حفظ باقي الضروريات؛ فإنه في هذا المسلك الخاص، يعد مقصداً أصليا لجميع أحكامه، وأي إلغاء لحكم من الأحكام، يؤول إلى اختلاله بالضرورة؛ فما هي هاته الأحكام؟ وما مدى عناية القرآن بها؟ هذا ما سيتضح من خلال تقسيم الفصل إلى مباحث ثلاثة:

الأول في: تشريع أسباب وجود النسل، وهي أول خطوة في الحفاظ على أي كائن حي في هذا الوجود؛ الثاني في تشريع أسباب صيانته، حتى يحافظ على صفته الشرعية؛ وفي الثالث تحريم ما ينافي تحصيله، أو وجوده، استلزاما لما يقتضيه تشريع أسباب الوجود.

# المبحث الأول: تشريع أسباب وجود النسل

إن المنطق العقلي، يفرض أن أول خطوة في الحفاظ على أي كائن في هذا الوجود، إنما يكون بتوفير السبل التي تتيح له فرصة التكاثر، لضمان ديمومته واستمراره، وهذا ما يطبقه المهتمين بالبيئة في الحفاظ على الكائنات المهددة بالانقراض، قبل محاربة أسباب انقراضها.

وعلى هذا المنطق، تقوم مقاصد الشريعة في الحفاظ على النسل؛ وبذلك فإن أول قاعدة شرعتها في حفظه، هي إقامة أصله، بشرعية التناسل (الزواج).

أما النظام الذي عرف في صدر الإسلام، وهو نظام الرق؛ بحيث يبيح للرجل التسري بإمائه، وإنجاب الأولاد منهن، فهو نظام مؤقت، اتخذته الشريعة سبيلاً للقضاء على النظام ذاته، ولم تقصد النسل الناتج عنه؛ وبذلك فإن الكلام في المبحث سوف يقتصر على تشريع النكاح فقط، من حيث التعريف به، وحكمه، وعناية القرآن به، وبيان دوره الوقائي في حفظ النسل.

# المطلب الأول: تعريفه وحكمه.

# الفرع الأول: تعريفه:

ا- لغة: للفظ النكاح في اللغة، معاني عديدة، تختلف بحسب ما يسند إليها في سياق الكلام، ومن هاته المعانى ما يلى:

- \* معنى الضم: يقال تتاكحت الأشجار؛ أي انضم بعضها إلى بعض.
- \* بمعنى عقد الزواج: يقال: نكحت المرأة نكاحاً؛ تزوجت، فهي ناكح وناكحة.
  - \* بمعنى المخامرة والمغالبة: نكح الدواء فلاناً؛ خامره وغلبه.
    - \* بمعنى الاختلاط: نكح المطر الأرض، اختلط بثراها.
- \* بمعنى البلوغ: ففي الكتاب المجيد: ﴿ وَٱبۡتَلُواْ ٱلۡيَتَـٰمَىٰ حَتَّىٰۤ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ ﴾ [النساء:6].
- \* بمعنى الوطء: في قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ رَّ ﴾ [البقرة: 230]. 1

نظر: لسان العرب، ج<sub>2</sub> ، مادة (نَكَحَ) ؛ القاموس المحيط ج<sub>1</sub> ، مادة (نَكَحَ)؛ محيط المحيط: مادة (نكح)؛ القاموس الفقهي ، ص360.

ومما تقدم من معاني، يتضح أن مادة "نكح"، تدل على معنى الانضمام، والتداخل، سواء بين متماثلين، أو مفترقين، ثم نقل المعنى لكل مقترنين.

أما في القرآن الكريم، فقد تكرر لفظ النكاح ومشتقاته، في مواضع كثيرة؛ إلا أن جميع ما ورد فيه من ألفاظ النكاح، جاءت بمعنى عقد الزواج، مع استثناء الآيتين المذكورتين آنفا؛ حيث جاءت احداهما بمعنى البلوغ، والأخرى بمعنى الوطء 1.

ب) في الإصطلاح الشرعي: اختلفت عبارات المذاهب في تعريفه؛ فهو عند الحنفية: «عقد يفيد ملك المتعة قصداً »، ويعرف عند المالكية بأنه: «عقد على مجرد متعة التلذذ بآدمية، غير موجب قيمتها، ببينة قبله، غير عالم عاقده، حرمتها، إن حرمها الكتاب على المشهور، أو الإجماع على الآخر. 3 »، وعند الشافعية: «عقد يتضمن ملك وطء بلفظ إنكاح، أو تزويج أو معناهما 4».

وهكذا يلاحظ الاختلاف البين، بين تعاريف المذاهب، لمصطلح النكاح؛ إلا أن هذا لا ينفي وجود قدر مشترك بينها في تعريفه، وهو أن النكاح عقد، وضعه الشارع، لحل استمتاع كل من الرجل والمرأة بالآخر، وفق ما قرره الشرع، من أركان وشروط.

وقد اختلف العلماء أيضا، في أركانه وشروطه، بناء على اختلاف التعاريف، فاتفقوا على اشتراط الشهادة، واختلفوا في كيفيته، واتفقوا على اشتراط الشهادة، واختلفوا في وقتها، أيضا اتفقوا على اشتراط الصداق، واختلفوا في مقداره، وزمن دفعه، واختلفوا في الولاية، هل هي شرط من شروطه<sup>5</sup>؛ ومع هذا الاختلاف الكبير فيها، إلا أن المدقق، يجد أن هناك تكاملا بين الآراء، بحيث كلما فقد شرط في مذهب، ينجبر بشرط آخر يكافئه في المذهب الآخر، فيكون هذا الأخير، بمثابة الضمان للشرط المفقود.

<sup>1.</sup> ينظر: شرح منح الجليل، ج2، ص3 ؛ تيسير العلام شرح عمدة الأحكام: عبد الله ابن صالح آل بسام ، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2003م) ص 406.

رد المحتار على الدر المختار: ابن عابدين، ط2 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2003م) ج4.  $^2$ 

<sup>3.</sup> شرح حدود ابن عرفة: الرصاع، ط1 (لبنان، دار الغرب الإسلامي، 1993م) ج1، ص235.

<sup>4.</sup> تكملة المجموع: عادل أحمد عبد الموجود، وآخرون، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2002م) = 19، = 19.

<sup>5.</sup> ينظر: بداية المجتهد ونهاية المقتصد: ابن رشد، (د.ط) (لبنان، دار الفكر، 2001م) ج2،ص4 وما بعدها.

مع التنبيه، إلى أن لفظي النكاح، والزواج، يستعملان في الاصطلاح الفقهي، على سبيل الترادف التام، ولكن استعمال الفقهاء للفظ النكاح، يغلب على استعمال لفظ الزواج. الفرع الثاني: حكم النكاح

اتفق العلماء على مشروعية النكاح، لثبوته بصريح النص، يقول تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ النَّسَاءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ [النساء: ألّا تُقسِطُواْ فِي ٱلْيَتَنَمَىٰ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ [النسور: 32]، ويقول أيضا: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ ﴾ [النور: 32]، ووجه الدلالة من الآيتين أن الله تعالى، أمر بلفظ "أنكحوا"، فإن أدنى ما يحمل عليه الأمر الوارد، هو مشروعية المأمور به؛ أي النكاح .

أما الأصل في حكمه فمحل خلاف:

- ذهب الظاهرية إلى أنه الوجوب<sup>1</sup>، واستدلوا بمطلق الأمر في قوله تعالى:" ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْهَىٰ مِنكُمۡ ﴾ [النور:32]، فإن الأمر بالنكاح جاء مطلقاً فيحمل على الوجوب.
- ومذهب الشافعية، أن الأصل فيه الإباحة، واستدلوا بأنه قضاء لذة، فكان مباحاً كالأكل والشرب؛ جاء في "الحاوي الكبير": «النكاح مباح وليس بواجب ». 2
- بينما ذهب جمهور المالكية، والحنابلة، والحنفية، إلى أنه مندوب أو مستحب، متمسكين بالحديث الصحيح: ( فمن رغب عن سنتي فليس مني)3.

وقول عنالى: ﴿ فَإِن خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَ حِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ ۚ ذَالِكَ أَدْنَى أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَ حِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ ۚ ذَالِكَ أَدْنَى أَلَّا تَعُولُواْ ﴾ [النساء: 3]، ووجه الاستدلال من الآية اتخاذ ملك اليمين كان غير واجب، وقد خيرت الآية بينه وبين اتخاذ الزوجة الواحدة، عند خوف عدم العدل؛ ولو كان الزواج

2. الحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي: الماوردي، (د.ط) (لبنان ، دار الكتب العلمية، 1999م) ج7 ، ص31.

<sup>.</sup> ينظر المحلى بالآثار: ابن حزم ، ط $_{1}$  ( لبنان ، دار الكتب العلمية،2003م ) جو ، ص $_{1}$ 

<sup>3.</sup> أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح؛ وأخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه.

واجباً، ما صح التخيير بينه وبين ما ليس بواجب؛ لأن هذا يفضي إلى إبطال حد الواجب، بأن يكون تاركه إذا لم يختره آثماً. 1

واستدلوا أيضاً بفعله وهم الشرح الصغير: «الأصل فيه الندب، لما فيه من النتاسل، و بقاء النوع الإنساني، وكف النفس عن الزنا، الذي هو من الموبقات»2.

وقال الزيلعي<sup>3</sup>: « فقيل فرض كفاية [أي النكاح]، وقيل واجب على الكفاية، وقيل مستحب، وقيل سنة مؤكدة وهو الأصح؛ وهو محمول على قول من أطلق الاستحباب، وكثيراً ما يتسامح، في إطلاق المستحب على السنة<sup>4</sup>.»

وقال ابن قدامة، في الأمر الوارد في الآيات، والأخبار عن رسول الله : « إن المراد بالأمر الندب، وكذلك الخبر يحمل على الندب. 5»

وخلاصة ما سبق، أن مذهب الجمهور، استحباب النكاح، وخالف أهل الظاهر والشافعية، فقال الظاهرية بالوجوب، وقال الشافعية بالإباحة، والظاهر والله أعلم، أن الراجح هو ما ذهب إليه الجمهور؛ إذ لو كان النكاح واجباً كما قال الظاهرية، لما وجد في الصحابة على عهد رسول الله، والتابعين، والعلماء بعدهم، من تركه، والواقع أنه وجد فيهم من لم يتزوج، وليس له عذر يمنعه عنه؛ كذلك فإن القول بإباحته على رأي الشافعية، يفنده توافر النصوص القرآنية والحديثية، المرغبة في النكاح، وبصريح قول الرسول أنه من سنته، ومن تركه فقد ترك سنة الرسول، فالمقام يقتضي، أن أقل ما يصلح في شأنه، هو الاستحباب، أما القياس على الأكل والشرب، فهو قياس مع الفارق؛ ذلك أنه بالرغم من أن كلا من النكاح، والأكل والشرب، قضاء لذة، إلا أن آثار اللذة الناجمة عن هاته الأمور، متفاوتة؛ فهي في الأكل والشرب، قاصرة على ذات الشخص، في حين نجد أن

<sup>1.</sup> ينظر: الجامع لأحكام القرآن، ج $_6$ ، ص $_6$ 2 ؛ الفقه المالكي وأدلته: الحبيب بن طاهر،  $_1$ (لبنان، مؤسسة المعارف، 2001م) ص ص $_6$ 184/185.

<sup>2 .</sup> الشرح الصغير : أحمد الدردير ، (د.ط) ( الجزائر ، مؤسسة العصر ، 1992م) ج $_2$ ، ص $_2$ 0.

<sup>3.</sup> الزيلعي: (؟. 743ه، ؟. 1343م)، هو عثمان بن علي بن محجن، فخر الدين، فقيه حنفي، له: "تبيين الحقائق في شرح كنز الدقائق"، و "بركة الكلام على أحاديث الأحكام"؛ ينظر: كشف الظنون، ج5، ص 655؛ الأعلام، ج4، ص 210.

<sup>4.</sup> تبين الحقائق شرح كنز الدقائق، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية ،2000م) ج2، ص447.

<sup>5.</sup> المغني ويليه الشرح الكبير: ابن قدامى، وابن قدامة المقدسي، (د.ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، 1983م) جر، ص 334.

آثار لذة النكاح متعدية، تشمل الزوجين، وما يتولد عنهما من أبناء؛ وعليه يترجح قول الجمهور.

ومع التسليم بأن مقتضى الآيات، والأخبار المرغبة في النكاح، كذلك المنفعة الناجمة عنه، أن يكون الأصل فيه الاستحباب؛ إلا أن هذا لا يمنع من أن تعتريه الأحكام الأخرى، من الوجوب، والحرمة، والإباحة؛ فقد يكون واجباً في حق من لا صبر له عليه، ولم يملك ما يتسرى به، وخشي على نفسه العنت، ويكون حراماً لمن لم يخف العنت، وعجز عن الوطء، أو النفقة، من كسب حلال، وقد يكون مكروها لمن لم يحتج إليه، وخشي أن لا يقوم بما وجب عليه، كما يكون مباحاً للعقيم والحصور.

والصور المتقدمة، من الحرمة، والندب، والوجوب، والكراهة، والإباحة تجري على النساء، كما تجري على الرجال<sup>2</sup>؛ وإنما الخطاب موجهاً للرجال، عملاً بالغالب.

وملخص الكلام في حكم النكاح، أنه مندوب إليه، على سبيل الإجمال، أما تفصيلاً فيختلف حكمه، بحسب اختلاف الحال، والشخص، والله أعلم.

بذلك كانت أول خطوة في وقاية النسل، هي استحباب النكاح، من حيث الجملة، حتى يكون سبب نمائه.

# المطلب الثاني: عناية القرآن بالنكاح.

الفرع الأول: الترغيب في أمر النكاح، وذم تاركه.

يعتبر الإسلام، الزواج أصل الأسرة، الذي به تتكون، وبنموها يتحقق التكاثر في الأولاد، والأحفاد؛ وبناء على ذلك، فالقرآن الكريم تناول موضوع النكاح، من خلال آيات عديدة، تتوعت بين الترغيب فيه، وذم من تركه.

ا- آيات الترغيب: ومنها على سبيل المثال لا الحصر ما يلي:

\* قول تع الى: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ ۚ إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغۡنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ عَلَيهُ وَاسِعُ عَلِيهُ ﴾ [النور: 32].

<sup>1.</sup> ينظر: شرح منح الجليل ج $_2$ ، ص $^8$ ؛ والحصور: هو الذي لا يأتي النساء، مع القدرة على ذلك، لأنه لا يشتهيهن؛ ينظر: لسان العرب، ج $_3$ ، مادة (حصر).

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: المرجع نفسه ، ج $_{2}$  ، ص $^{2}$ 

والأيامى: جمع أيم بفتح الهمزة وتشديد الياء المكسورة، وهو من لا زوج له من الرجال والنساء سواء كان قد تزوج قبل ذلك أولم يتزوج قط $^1$ ؛ فالآية هنا جاءت بصفة الأمر للرجال والنساء، الأحرار والعبيد، كما جعلت النكاح سبباً للغنى زيادة في الترغيب فيه.

- أيضاً من الآيات المرغبات، أن الله جعله من الطيبات، فقال تعالى: ﴿ فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ [النساء:3].
- وذكره في معرض المدح للرسل، فقال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزُو ٰ جًا وَذُرّيَّةً ﴾ [الرعد: 38].
- كما و صف به عباده الصالحين، وجعله من دعواتهم الصالحة، فقال: ﴿ وَٱلَّذِين يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَ ٰجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وِٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَ ٰجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: 74].
- وفي سورة الروم: يقول تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوا جَا لِتَسَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: 21]، فرتب عن الزواج ثمرات طيبة، وهي السكن، والمودة، والرحمة، ترغيباً للناس فيه .

# ب- آیات ذم من ترکه:

جاء في ذم من ترك الزواج، النهي عن الرهبانية، والتبتل، وتحريم الطيبات، قال تعالى: ﴿وَرَهۡبَانِيَّة الَّهُ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ لِلَّا ٱبْتِغَآءَ رِضُوَانِ ٱللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾ [الحديد:27].

قال بن كثير: «في الآية ذم لهم من وجهين: أحدهما: الابتداع في دين الله مالم يأمر به الله، والثاني: في عدم قيامهم بما التزموه، مما زعموا أنه قربة يقربهم إليه عز وجل.»  $^{2}$ 

<sup>1.</sup> ينظر: أضواء البيان: الشنقيطي، (د.ط) (لبنان، عالم الكتب، (د.ت)) ج2،ص 214.

 $<sup>^{2}</sup>$ . تقسیر بن کثیر ،ج $_{6}$ ، ص 115.

وقال أيضاً: ﴿يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحُرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَاۤ أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعۡتَدُوٓاْ ۚ إِلَىٰ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعۡتَدُوۤاْ ۚ إِلَىٰ اللّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُعۡتَدِينَ ﴾ [المائدة: 87].

«والتقدير، لا تحرموا تتاول ما أحل الله، من الأكل والشر ب، والنوم والنكاح، ولا تعتدوا بالاختصاء، إن الله لا يحب المختصين، أولا يحب المعتدين، بالإختصاء وغيره " تعتدوا بالاختصاء، إن الله لا يحب المختصين، أولا يحب المعتدين، بالإختصاء وغيره وتأكيداً لهذا المذهب الثنائي للقرآن، في الدعوة للنكاح، جاءت أحاديث المصطفى وتأكيداً لهذا المذهب والترهيب، فقال صلى الله عليه وسلم مرغباً فيه: ( فتزوج، أيضاً، منوعة بين الترغيب، والترهيب، فقال صلى الله عليه وسلم مرغباً فيه: ( فتزوج، فإن خير هذه الأمة، أكثرها نساء )، وقال أيضاً: (الدنيا متاع، وخير متاعها، المرأة الصالحة قين منيل للحصول على هذا المتاع، إلا بالنكاح؛ كما ذم تاركه فقال: (...وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني) 4.

هذه جملة من الآيات، تؤكدها أخبار السنة، تبرز كيف جاء الحث على النكاح، بالترغيب تارة، وبذم تاركه تارة أخرى، وغيرها كثير.

الفرع الثاني: أسلوب القرآن في الاهتمام بأمر النكاح

ويقصد بذلك، تلك الخصوصيات، التي أضفاها القرآن على عقد النكاح، والتي تبرز مدى الاهتمام بشأنه، ويمكن تلخيصها في النقاط التالية:

أولاً: توافر النصوص القرآنية، المرغبة في النكاح، وذم من تركه، والمنظمة لأحكامه؛ فآيات الترغيب والذم، كالتي تقدم ذكرها، أما الآيات المنظمة لأحكامه:

\* فمنها ما اختص ببيان من يحرم الزواج منهن، كآية المحرمات: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخْتِ وَأَخُواتُكُمْ وَخَلَتُكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخِ وَبَنَاتُ ٱلْأَخْتِ وَأَخُواتُكُمْ وَخَلَتُكُمْ وَبَنَاتُ ٱلْأَخْتِ اللَّهَ ﴾ [النساء: 23].

 $<sup>^{1}</sup>$ . فواعد الأحكام في مصالح الأنام، ج $^{2}$ ، فواعد الأحكام في مصالح الأنام، ج

<sup>2.</sup> أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب كثرة النساء

<sup>3.</sup> أخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب خير متاع الدنيا.

<sup>4.</sup> سبق تخريجه، ص139

\* ومنها ما اختص بتشريع المهر كركن في الزواج، فقال تعالى: ﴿وَءَاتُواْ ٱلنِّسَآءَ صَدُقَتِ إِنَّ خَلَةً فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيٓاً مّرِيَّا ﴾ [النساء: 4].

\* ومنها ما جاء لبيان حدود تعدد الزوجات، فجاء فيه: ﴿فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَعَ ﴾ [النساء: 3].

هذا ولقد تعددت آيات التشريع فيه، لتشمل ما بعد انحلال عقده، فتجد من النصوص ما يتعلق بأحكام الطلاق، والظهار، والإيلاء، وأحكام العدة، وهلم جراً من الآيات، مما ينبئ عن مدى عناية القرآن بهذا التشريع.

ثانياً: دعوة القرآن للنكاح منذ العهد المكي:

والأمر يبدو جليا في سور مكية عديدة، كقوله تعالى في سورة المعارج:

﴿وَٱلَّذِين هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ﴾ [المعارج: 29].

وفي سورة غافر: ﴿ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَتَّهُمْ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَ جِهِمْ وَذُرّيَّاتِهِمْ ﴾ [غافر: 8].

وفي السروم : ﴿ وَمِنْ ءَايَاتِهِ مَ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَا جًا لِّتَسْكُنُوۤاْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً ﴾ [الروم: 21].

وفي الشعراء: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُم مِّنَ أَنْ وَفِي الشعراء: ﴿ أَنَا مُ فَوَمٌ عَادُونَ ﴾ [الشعراء: 166].

فكل ما تقدم من آيات، إنما نزلت بمكة، وهذا إن دل، فإنما يدل على أهمية هذا التشريع (النكاح)؛ لأنه الأساس في تكوين المجتمع الإسلامي الفاضل، الذي بعث النبي لإقامته، فلا عجب أن ينص عليه مع بدايات الوحي؛ وهذا مما ألف من الشارع الحكيم في مهمات الأمور؛ حيث نزل الوحي بها في فترته المكية، قبل المدنية.

يقول الشاطبي: « إذا رأيت في المدنيات أصلاً كليا، فتأمله، تجده جزئياً بالنسبة إلى ما هو أعم منه، أو تكميلاً لأصل كلي؛ وبيان ذلك أن الأصول الكلية التي جاءت الشريعة بحفظها خمسة، وهي: الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال... وأما النسل،

فقد ورد المكي من القرآن بتحريم الزنا، والأمر بحفظ الفروج، إلا على الأزواج أو ملك البمين». 1

وعليه، فإن الأصل العام للزواج، قد نص عليه منذ العهد المكي، كما تقدم، وهو الأمر بحفظ الفروج، أما ما نزل بالمدينة، فهي تفاصيل وجزئيات منظمة له.

ثالثاً: تعظيم وصف عقد النكاح:

فتعددت أوصافه، فجاء وصفه بـ:

\*الميثاق الغليظ: فقال تعالى: ﴿وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدَ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِ وَأَخُذُرَ مِنكُم مِّيثَقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: 21]، قال القرطبي في معنى الميثاق الغليظ: «فيه ثلاثة أقوال، هو قوله عليه السلام: (اتقوا الله في النساء، فإنكم أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله في)، الثاني: قوله تعالى: ﴿ٱلطَّلَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: 229]، الثالث عقدة النكاح، وقال قوم، الميثاق الغليظ، الولد، والله أعلم.» 3

ومهما يكن من اختلاف في تفسير الميثاق الغليظ، إلا أنه لا يخرج عن معنى النكاح، أو ثمراته، ولا يخرج أيضا عن أن الغرض من هذا الوصف، هو إظهار لعظمته، يقول محمود شلتوت في تفسير الآية: «أفرغت السورة على عقد الزواج، صبغة كريمة، أخرجته عن أن يكون عقد تمليك، كعقد البيع والإجارة،أو نوعا من الاسترقاق والأسر، كما قبل الإسلام عند العرب، وغيرهم؛ أفرغت عليه صبغة الميثاق الغليظ، ولهذا التعبير قيمته في الإيحاء، بموجبات الحفظ، والرحمة... وبذلك كان الزواج عهداً شرعيا، وميثاقا غليظا، ترتبط به القلوب، وتختلط به المصالح....».4

\* وأيضا من تعظيمه للنكاح، وصف الزوجة بأنها لباس للزوج، والعكس، وهو ما يظهر في قوله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ ﴾ [البقرة:187]، قال القرطبي: «أصل

-

 $<sup>^{1}</sup>$ . الموافقات، ج $_{3}$ ، ص ص  $^{46}/47$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  . أخرجه مسلم : كتاب الحج، باب حجة النبي .

 $<sup>^{3}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن، ج $_{3}$ ، ص

 $<sup>^{4}</sup>$ . تفسير القرآن الكريم: محمود شلتوت، ط $_{11}$  (القاهرة، دار الشروق، 1998م ) ص  $^{172}$ .

اللباس في الثياب، ثم سمي امتزاج كل واحد من الزوجين بصاحبه لباساً، لانضمام الجسد وامتزاجهما، وتلازمهما، تشبيها بالثوب. $^1$ 

نعم استعير معنى الالتصاق، بين الثوب والجسد، للتعبير عن تلازم الزوجين، وارتباطهما، ويمكن أيضا أن يستعار معنى أسمى من ذلك، وهو معنى الستر؛ حيث يكون كل واحد من الزوجين، سترا لصاحبه، وهذه من مكارم الأوصاف التي وصف بها عقد النكاح.

\* كما وصفه بالحلال الطيب، فقال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحُرِّمُواْ طَيِّبَتِ مَآ أَحُلَّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُواْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [المائدة: 87] ، و سبب نزول الآية يفسر ذلك، فإنها نزلت فيمن امتعوا عن النكاح بالاختصاء، فنهاهم الله عن تحريم الحلال الطيب. 2

إذن النكاح في القرآن، هو الميثاق الغليظ، وهو الستر، واللباس، وهو الحلال الطيب، فأعظم بها من أوصاف!

رابعاً: الاهتمام بمقدمات النكاح وتنظيمها:

إن من مظاهر عناية القرآن بالنكاح، تشريعه لمقدمات خاصة به الأمر الذي لا يوجد في أي عقد من العقود، لكونه عقداً يربط بين جنسي أكرم مخلوق في الكون، وهو الإنسان، ومن هنا دعا الشارع إلى هذه المقدمة، حتى تقوم الرابطة الزوجية على أساس متين، هاته المقدمة هي ما يعرف بالخطبة.

تعرض القرآن لها بصريح النص، في آية واحدة هي قوله تعالى: ﴿وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا عَرَّضَتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ ﴿ [البق رة:235]، والمستفاد من الآية، جواز التعريض بالخطبة في عدة الوفاة، دون التصريح. والخطبة في التزوج بامرأة، خالية من الموانع الشرعية، و إذا تمت الخطبة فإنها لا تعدو أن تكون مجرد وعد، بين الرجل

2 . ينظر: لباب النقول في أسباب النزول: السيوطي، بهامش تفسير الجلالين ، ط<sub>3</sub> (لبنان، دار

المعرفة، 1984م) ص 351 وما بعدها.

<sup>.</sup> الجامع لأحكام القرآن ، ج $_{\mathrm{1}}$  ، ص $^{\mathrm{1}}$  .

والمرأة، بعقد زواجهما في المستقبل $^{1}$ .

والخطبة بالتعريض، الواردة في الآية، هي أحد نوعي الخطبة، تقابلها الخطبة الصريحة، و لما كانت الآية هي الوحيدة في تشريع الخطبة، فإن باقي تفصيلاتها وأحكامها، نظمتها السنة النبوية؛ ومع هذا، يستفاد من الآية الوحيدة، مشروعية الخطبة.

أما الأحكام التي فصلتها السنة، فمنها ما يتعلق بمن تجوز خطبتها، و حدود النظر، وحكم الخطبة على الخطبة، و أحكام الفسخ، و غيرها.

ولا تهم هاته التفاصيل، بقدر ما يهم المقصد الأساسي من هذا التشريع، وحكمته؛ لأن جميع هاته التفاصيل، و الأحكام مبنية على مقصدها.

وعليه، فإن المقصد من الخطبة، هو حماية الحياة الزوجية، بتحقق الاستقرار والديمومة؛ فإنه في خلال هاته الفترة، تتوافر الفرص الكافية، لتعرف كل من الخاطبين على الآخر، بالتحري عن طباعهما، وأخلاقهما، بالقدر المسموح به شرعا، فإذا وجد التحاوب، أمكن للرجل والمرأة، الإقدام على هذا العقد المهم².

وبالتالي، فإن الخطبة بمثابة حجر الأساس، في قيام الرابطة الزوجية، ومن خلالها يمكن التنبوء بمدى استقرار الأسرة مستقبلا، وهنا تكمن أهميتها.

### \* أسس الخطية:

تتناول المؤلفات في موضوع الخطبة،أسس اختيار كل من الرجل والمرأة،ضمن مواصفات عديدة،يمكن تلخيصها في نقاط ثلاثة، هي أهم الأشياء المعتبرة في الاختيار:

أ. الصلاح: والمراد به، التقوى وحسن الخلق، وهو معتبر في المرأة، كما هو معتبر في الرجل، فقال الرجل، فقد جاء الحث في القرآن على تزوج الصالحين من الرجال، فقال

1. ينظر: الجامع لأحكام القرآن ،ج 2، ص189، أحكام القرآن: الجصّاص، (د .ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، (د.ت))ج1، ص428؛ أحكام الأسرة في الشريعة الإسلامية: رمضان علي السيد الشرنباصي، (د. ط) ((د. م)، الدار الجامعية، 2001م) ص27.

\_

<sup>2.</sup> ينظر: إرشاد الساري: القسطلاني، ط7 (لبنان، دار الكتاب العربي، 1984م) ج8، ص88؛ الفقه الإسلامي و أدلته، ج9، ص94 ؛ أحكام الأسرة في الشريعة الإسلامية ، ص27؛ صيانة العرض و النسب في القرآن و السنة، ص75.

تعالى: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ ﴾ [النور: 32]، وحث على تزوج الصالحات من النساء، فقال: ﴿ فَٱلصَّلِحَتُ قَينِتَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ ﴾ [النساء: 34]، وحث على تزوج العفيف من الرجال، فقال: ﴿ مُحَصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي أَخْدَانٍ ﴾ [المائدة: 5]، والعفائف من النساء، فقال عز وجل: ﴿ مُحَصَنَتٍ غَيْرَ مُسَفِحَتٍ وَلَا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ ﴾ [النساء 25].

كما أكد ذلك بقوله تعالى : ﴿وَٱلطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَٱلطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾ [النور: 26]. وقال ﷺ: (فاظفر بذات الدين ترتب يداك). 1

وليس المراد بالدين، أصول الإيمان و الإسلام؛ فإنه لا يجوز التزوج بالكافر والكافرة ابتداء؛ وإنما المراد به، الصلاح الذي أشار إليه القرآن الكريم.

والتقوى وحسن الخلق، يكون بالتحلي بالمكارم، والترفع عن الرذائل، مع اعتدال الطبع، والمزاج، لتحقيق الألفة بين الزوجين، «وذلك أصل مهم في طلب الفراغة، والاستعانة على الدين »2.

يقول ابن باديس لمن يطلب الزواج: «فعليه أن يختار ويجتهد، عندما يريد التزوج، وأن يقصد إلى ذات الدين، وفي اختياره، واجتهاده في جانب الزوجة،سعي في اختيار الولد، فإن الزوجة الصالحة، شأنها أن تربى أولادها، على الخير والصلاح» 3.

فإن مراعاة حال الزوجين، من الصلاح، ضمان لصلاح الأولاد، والأسرة، ومن ثمة صلاح المجتمع ؛ ولذا فإن الحث عليه، جاء في مقدمة الأوصاف المرغبة في نكاح المرأة، والرجل، على حد سواء .

وقضية الصلاح والأخلاق، عرفت لدى الناس منذ القدم: «وقد أشار إليها القرآن في

أ . أخرجه البخاري : كتاب النكاح ، باب الأكفاء في الدين ؛ وأخرجه مسلم: كتاب الرضاع، باب استحباب نكاح ذات الدين .

 $<sup>^{2}</sup>$ . إحياء علوم الدين، ج $^{2}$  ، ص $^{3}$ 5.

<sup>(</sup>د.ت) العلمية. (د.ت) الخبير من كلام الحكيم الخبير: ابن باديس، ط $_1$  (لبنان، دار الكتب العلمية. (د.ت) ص ص  $_238/237$ .

قصة مريم: ﴿ قَالُواْ يَهُ رَيَمُ لَقَدَ جِغْتِ شَيْعًا فَرِيَّا ﴿ يَتَأُخْتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ ٱمْرَأَ سَوْءِ وَمَا كَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴾ [مريم:28/27]\*».

وكأنهم استنكروا فعل الفاحشة، من مريم الطاهرة عليها السلام، مع أن أبويها صالحين، فالعادة أن يكون الولد، على شاكلة أبويه.

ولئن قيل أن الأصل في الإنسان الصلاح، وأنه مفطور على الفطرة السليمة ، لكن يبقى للتربية الأسرية، أثرها البالغ في تكوين طبع، وخلق، كل من الرجل المرأة ، فالأخلاق مكتسبة إلى حد كبير ، وإنما العلم بالتعلم، والحلم بالتحلم .

ب. ج) الإنجاب والجمال: لتحقيق راحة النفوس، يشترط الوصفان، لما لهما من أثر في سكن الزوجين لبعضهما، وقرار عين كل واحد منها بالآخر، فحب الولد، وحب الجمال فطرة جبل عليها كل إنسان.

وقد حدد الفقهاء ضابطاً يعرف به حال المرأة من الإنجاب، وذلك بالنظر إلى أخواتها، وعماتها وخالاتها، فإنها في الغالب لا تخرج عن طبيعة قريباتها.<sup>2</sup>

وفي القرآن ما يشير إلى اعتبار هذا الوصف، وذلك عندما يقرن في غالب الآيات، بين الأزواج، والذرية كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبَ لَنَا مِنَ أُزُوَ جِنَا وَذُرِّيَّتِنَا قُرُّةً أَعْيُنِ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِيرِ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: 74].

كما أن الجمال مطلوب أيضاً، «إذ به يحصل التحصن، ولذلك استحب النظر»؛ قان انعدام الجمال لدى المرأة، يقلل من رغبة زوجها فيها، فلا يغض بصره عن غيرها، وبالتالي تغيب تلك الحصانة المتوخاة من الزواج؛ ولهذا فإن الرسول ، جعل من الأمور المرغبة في نكاح المرأة، الجمال ، وإن كان دون الدين، والآيات القرآنية كثيرة، في وصف جمال حور الجنة، منها قوله تعالى: ﴿كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ ﴾

 $<sup>^{1}</sup>$ . نظام الإسلام: ص  $^{1}$ 62.

<sup>2.</sup> ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته، ج9، ص6496؛ شرح سنن النسائي: السيوطي، (د.ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، (د.ت)) ج6، ص66.

<sup>3.</sup> إحياء علوم الدين، ج <sub>2</sub>، ص35.

<sup>4.</sup> وذلك في الحديث: (تتكح المرأة لأربع ..)، وقد تقدم تخريجه، ص149

[الرحمن: 58]، وقوله عز وجل: ﴿فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَانٌ ﴾ [الرحمن: 70]، وقوله تعالى: ﴿وَعِندَهُمْ قَنصِرَاتُ ٱلطَّرِّفِ عِينٌ ﴾ [الصافات: 48]، ويمكن أن تكون الإفادة من الآيات، في استحباب طلب جمال المرأة في الزواج.

وهكذا مُضياً مع آيات القرآن، التي تجلت فيها عنايتة البالغة بهذا التشريع، مما لا يدع مجالاً للشك في أهميته وعظيم قدره.

وإن المتأمل لأسس الاختيار في الخطبة، ليدرك أنها تدابير وقائية، تعمل على حفظ كيان الأسرة بعد الزواج، بما في ذلك الأولاد، فبصلاح الأبوين يصلح الأولاد، وبالإنجاب يتحقق التناسل المقصود، وبالجمال تتحقق الحصانة، والنتيجة تحقق استقرار الأسرة.

# المطلب الثالث: النكاح وحفظ النسل

إن النكاح في الإسلام، يقوم على أسس ومبادئ، تسعى الشريعة من ورائها إلى تحصيل نسل مثالى، أنموذجى، ومن تلك المبادئ التي يقوم عليها ما يلى:

# الفرع الأول: الإشهاد و الإشهار في النكاح

بين الإشهاد، والإشهار، في النكاح صلة وثيقة، كونهما يخدمان مقصداً واحد، وهو الإعلان، ولكن الإشهاد يفترق عن الإشهار، في أن الإشهاد يعد شرطاً من شروط النكاح، وإن اختلف في توقيته، فمذهب جمهور الحنيفة، والشافعية والحنابلة أنه شرط انعقاد العقد<sup>1</sup>؛ بينما المالكية، رأوا أنه شرط عند الدخول، وليس شرطاً في صحة العقد<sup>2</sup>.

أما الإشهار، فمستحب على العموم، وقد يشترط عند الدخول لدى المالكية في حال استكتام الشهيدين.<sup>3</sup>

وعليه فإن الأساس في عقد النكاح هو الإشهاد؛ والإشهار خادماً له. ومع أن الإشهاد والإشهار، ليسا ركناً من أركان العقد، إلا أن اشتراطهما فيه، يؤسس

<sup>.</sup> ينظر :تكملة المجموع، ج $_{19}$ ، ص $_{29}$  ؛ : بداية المجتهد ونهاية المقتصد، ج $_{2}$ ، ص $_{15}$ .

<sup>،</sup> دار (د.م) (د.م) بنظر : شرح منح الجليل، ج2. ص6؛ شرح زروق على متن الرسالة: زروق، (د.ط) ((د.م)، دار الفكر، 1982م) ج1،-00 .

<sup>3.</sup> شرح منح الجليل، الموضع نفسه.

لمبدأ عظيم في حفظ النسل، كما سيتضح من خلال حكمة تشريعهما.

وصورة الإشهاد واضحة، وهي بحضور عدلين، أما الإعلان فله مظاهر عديدة، تختلف بحسب اختلاف البيئات، والأعراف، وقد ورد في السنة منها، الضرب على الدفوف، والطرب بالألحان، وإقامة الوليمة، وهي سنة مؤكدة، في النكاح خادمة لغرض الإعلان.

مع التنبيه، أن مظاهر الإعلان، يشترط أن لا تخرج عن الحد المشروع، من الإسراف والتبذير في الولائم، والغناء الماجن، والاختلاط وما إلى ذلك.

يقول ابن القيم في المعاني التي يحققها الإعلان: « إن الشارع اشترط شروطاً زائدةً على العقد، تقطع عنه شبه السفاح، كالإعلام والولي... وندب إلى إظهاره، حتى استحب فيه الدف والصوت، والوليمة، لأن في الإخلال بذلك، ذريعة إلى وقوع السفاح بصورة النكاح، وزوال مقاصد النكاح، في جحد الفراش $^1$ ».

فغاية ما في الإشهاد والإشهار، هو إعلان النكاح بالإشهاد كحد أدنى، وبالإعلان كحد أقصى، لتحقيق المفارقة بينه وبين السفاح، وبذلك يتميز الحلال عن الحرام.

والحكمة من ذلك كله، هي الاحتياط للأبضاع، وصيانة النكاح من الجحود، ولحفظ الأنساب، وذلك لوجود حق غير المتعاقدين فيه، وهو الولد، فشرع لئلا يجحد النسل، ويضيع النسب<sup>2</sup>؛ وما الاحتياط للأبضاع، وصيانة الأنساب، إلا جوانب من جوانب الوقاية في حفظ النسل.

### الفرع الثاني: النكاح طريق النسل

لما أراد الخالق سبحانه وتعالى، لمخلوقاته الديمومة والبقاء، سن سنة التوالد، وجعلها أمراً مرغوباً فيه، في كل نوع من أنواعها.

«وجعل ذلك الناموس، داعية جبلية، تدفع أفراد النوع إلى تحصيله، بدافع من أنفسها، غير محتاج إلى حذو إليه، أو إكراه عليه، ليكون تحصيل ذلك الناموس مضموناً، وإن اختلفت الأزمان، والأحوال؛ وتلك الداعية، هي داعية ميل ذكور النوع، إلى إناثه. 3».

2. ينظر: كفاية الأخيار: تقي الدين الحصمني، (د.ط) (لبنان، دار الكتب العلمية، 2001م) م477؛ المغنى. 77، ص434؛ مقاصد الشريعة لزياد أحميدان ، ص484.

-

 $<sup>^{1}</sup>$ . أعلام الموقعين، ج $_{3}$ ، ص $^{1}$ 1.

<sup>3. «</sup>الاستنساخ ومقاصد الشريعة»، مقال (غ.م)، د.لخضر لخضاري، أستاذ بجامعة وهران، ص2.

إن هذه الداعية، هي ما يعرف بالغريزة الجنسية، بين الجنسين المختلفين للنوع الواحد؛ أي الذكر والأنثى، فهي الأساس في تحقيق عملية الاتصال بينهما ، ولعل الذي يشير إلى هذا المعنى في القرآن، آيات عديدة كقوله تعالى: ﴿وَخَلَقَنْكُمْ أَزُوا جًا ﴾ [النبأ: 8].

ومع وضوح سنة التزاوج والتوالد إلى حد البداهة، إذ هي سنة كونية، لكن لا بأس في التعرف عليها عند الإنسان، وهل ثمة خصوصية تتعلق به ؟

من المعلوم أن الإنسان أكرم مخلوقات الله، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّرَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [الإسراء: 70].

فاقتضى هذا التكريم، أن لا يتطابق طريق تحصيل نوعه، مع طرق تحصيل الأنواع الأخرى، واقتضى أيضاً، أن يكون هذا التحصيل بطريق يليق به.

ومن هنا جاءت الحكمة الإلهية، لتجعل له وسيلة أمثل وأسمى، ألا وهي الزواج الشرعي، وأضفت عليه قداسة وتعظيماً، بما تقدم ذكره، ومن مظاهر هذه الخصوصية:

\* أن الشارع اعتبر تحصيل النوع الإنساني، بطريق الحيوان، جريمة محرمة، يعاقب فاعلها .

\* ومنها أن التزاوج عند الإنسان، يقوم على أركان وأسس منضبطة.

\* ومنها أيضاً، أن القرآن عندما يتحدث عن التزاوج كسنة كونية مشتركة، يقابلها بثمرة التوالد، والتناسل فقط؛ أما عندما يتحدث عنها لدى الإنسان بخاصة، فإنه يرتب عليها ثمرات أخرى، غير التوالد كالسكن، المودة، الرحمة، الولد الصالح، وكلها ثمرات سامية تليق بكرامة الإنسان.

وفي الأخير، فإن أهم خصوصية للزواج عند الإنسان أنه: " هو الطريق الوحيد لتحصيله نوعه"، وثبت هذا المبدأ، باستقراء النصوص، وأقوال العلماء، بل وحتى الشرائع الأخرى، وتقصيل ذلك في ما يلي:

<sup>1 .</sup> في القديم، وحينما كان نظام الرق قائماً، أباح الشرع تسري الرجل بإمائه، وإنجاب الأولاد منهن، ولكن بالتدرج، قضى الإسلام على هذا النظام، فلم يبق إلا نظام الزواج اليوم، أيضاً فإن= =الإسلام لم يكن غرضه من هذا التسري ما ينتج عن ذلك من ولد، وإنما أراد به القضاء على نظام الرق ذاته، ألا ترى أن أم الولد تعتق بمجرد موت سيدها، فغاية الشرع تحصيل نسل حر شريف عزيز لا مستعبد.

- \* أما نصوص الكتاب فكثيرة جداً، وقد تقدم ذكرها، ومنها قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِين هُمْ لِفُوحِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۚ ﴾ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ ﴿ إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ لِفُرُوجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُولَتهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ﴾ [المؤمنون: 5-7].
- \* وأما السنة، فلا أدل على ذلك، من حديث عائشة رضي الله عنها في الأنكحة أ، وأن الرسول الله المناه أبطل جميع تلك الأنواع، وأبقى على نكاح واحد، وهو الزواج الشرعي .

ولا تكاد تختلف كلمة علماء المقاصد في كون الزواج، هو الطريق الشرعي الوحيد للنسل، وأقوالهم في ذلك صريحة وواضحة.

فجاء عن الشاطبي، أن من قواعد حفظ النسل، إقامة أصله بشرعية التناسل<sup>2</sup>، ويؤكد هذا من المتأخرين، جمال الدين عطية فيقول: « ولم تشأ الشريعة، ويشاركها في ذلك باقي الشرائع، والقوانين الوضعية، ترك العلاقة بين الجنسين، للنوازع الطبيعية وحدها، كما هو شأن البهائم والحيوانات، وحرصت على حصر العلاقة بين الجنسين، في صورة واحدة، منظمة، هي صورة الزواج» $^{5}$ .

بذلك يتضح، بما لا يدع مجال للشك، أن الطريق الذي رشحته الشرائع، واتفق عليه العقلاء، لإيجاد النسل، هو الزواج الشرعي.

### الفرع الثالث: الاستنساخ ومقصد النسل

في إطار هذا المبدأ، (النكاح طريق النسل)، يطرح التساؤل التالي: ما حكم استحداث طرق غير الزواج، لتحصيل النوع البشري؟

وللإجابة عن ذلك، سوف تناقش قضية الاستنساخ، كونها طريقا استحدثه العلماء، لتحصيل النسل، من غير الزواج، ومن غير الاتصال الجنسي؟، فما هو الاستنساخ؟، وما هو حكمه؟

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب من قال لا نكاح إلا بولي.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: الموافقات، ج4 ، 28.

 $<sup>^{3}</sup>$ . نحو تفعیل مقاصد الشریعة، ص $^{149}$ 

#### أ . تعريفه وصورته

- \* تعريفه: مصطلح الاستنساخ، 1 يراد به، طلب المثيل المطابق في الخلقة، بتطوير عليه، من كائن حي سابق، أو بطرق أخرى مستحدثة، وتكون النتيجة، الحصول على نسخة ثانية، مطابقة للكائن الأول، من حيوان أو بشر 2 .
- \* أما صورته: فتتم بأخذ نواة خلية جسدية، من كائن حي، تتضمن كافة المعلومات الوراثية، ثم تزرع في بويضة مفرغة من مورثاتها، أي منزوعة النواة، فينتج جنينا، مطابقاً للكائن الحي، الذي أخذت منه نواة الخلية، أما عمل البويضة منزوعة النواة، فليس سوى توفير الوسط الغذائي، لتلك النواة المزروعة فيها3.

### ب-حكم الاستنساخ:

ويمكن تناول حكمه من جانبين، من جهة الاستدلال بالنصوص والأدلة الجزئية للشريعة، ومن جهة مقاصد الشريعة، المتعلقة بالنسل خاصة

## \*في النصوص والأدلة الجزئية للشريعة:

فإن حكمه لدى الكثير ممن أفتوا فيه، هو التحريم4، ومن الأدلة التي يستدلون بها:

1 . يرى "د" بن زغيبة، أن المصطلح الأنسب، هو استنسال، وليس استنساخ؛ لأنه بفضل تطور

الهندسة الوراثية، أصبح من الممكن أن يعدل الجنين جينياً، فلا يصير مطابقاً للأصل، كذلك لأن المطابقة تكون بين المولود والأصل من الناحية الشكلية فقط، أما من الناحية العقلية، والنفسية فلا يكون بينهما تطابق؛ ينظر: " استنساخ أم استنسال أو ماذا...؟ وقفة مع المصطلح": مقال له: "د" عز الدين بن زغيبة، مجلة أفاق الثقافة والتراث، دولة الإمارات العربية، العدد 37، السنة العاشرة، أفريل

<sup>2002</sup>م، ص4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: "الاستنساخ في ظل النصوص والقواعد الشرعية": مقال له: قوميدي الزاوي، مجلة الإحياء، جامعة باتنة، كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية، العدد 6 خاص ،أكتوبر 2002م، ص386؛ "استساخ أم استنسال"، ص4، "الاستنساخ ومقاصد الشريعة"، ص4.

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: " استنساخ أم استنسال " ،0؛ حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية والحيوانية: كمال الدين بكرو، ط $_{1}$  (لبنان ،سوريا، دار الخير، 2001م) 0

<sup>4.</sup> يشار هنا، إلى أن من العلماء، من توقف في إصدار حكم حول الاستنساخ، إلى حين تطبيقه فعلا على الإنسان، وحتى تتبين نتائجه السلبية والإيجابية، ومنهم وزير الأوقاف المصري محمد حمدي زقزوق،وحسين فضل الله؛ ينظر حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية، ص426.

- 1. أن الله قد جعل للبيئة المناخية، والاجتماعية، والوراثية، معايير، ولا يجوز للإنسان التلاعب بتلك المعايير، يقول تعالى: ﴿وَخَلَق كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ مَ تَقْدِيرًا ﴾ [الفرقان: 2].
- 2 . وقال : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَنَهُ بِقَدَرٍ ﴾ [القمر: 49]، وقال ناهياً عن التلاعب بهذه المعايير: ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصَلَحِهَا ﴾ [الأعراف: 56]، والاستنساخ تلاعب بمعيار الوراثة، فيكون حراما.
- 3 \_ قوله تعالى: ﴿ وَلَا مُرَبَّهُمْ فَلَيْغَيِّرُنَ خَلْقَ آللَهِ ﴾ [النساء: 119] والاستنساخ تغيير لخلق الله، فهو من وساوس الشيطان، وهو محرم.
  - 4. تحريمه من باب سد الذرائع، فهو ذريعة لمشاكل أخلاقية، وقانونية واجتماعية كثيرة 1. ويكتفى بهذا القدر من الأدلة والنصوص الجزئية.

## \*أما من جهة مقاصد الشريعة:

فقبل بيان حكمه، يبتدأ الكلام، بتقرير بعض قواعد الشريعة في حفظ النسل، أولها: أنها حافظت عليه عبر مستويات ثلاث:

أ. حفظ النوع بالتوالد: وهو مستوى مشترك بين البشر، والحيوان، والنبات.

ب. حفظ النسب: ولا يراعى إلا عند الإنسان، وهو علاقة الإنسان بمن ينتمي إليهم، من الآباء، والأجداد والقرابات.

ج . حفظ العرض: بصيانته من الامتهان، والانتقاص، سواء في شخص الفرد، أوفي قرابته.

فقد حافظت الشريعة على النسل، ضمن هاته الثلاثية، وأي خلل في أحدها، يعد اختلالاً للنسل وضياعاً له جملة.

ثانياً: أنها جعلت النكاح الشرعي، الطريق الوحيد للنسل، كما تقدم.

ثالثاً: أنها قصدت إلى حفظ النسل حفظا كاملا، يعتبر الكم، كما يعتبر النوع.

وفي ظل هاته القواعد الثلاثة، سيناقش حكم الاستنساخ.

<sup>426</sup> ، 425 ، ينظر : حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية ، ص125 ، 125

- أما القاعدة الأولى، فإن الاستنساخ، وإن كان يحقق حفظ النسل على المستوى الأول، إلا أنه يخل بالمستويين، الثاني والثالث، فيقلب الحقائق رأسا على عقب، بتضييع الروابط، فلا يعرف الأب، ولا الابن، ولا الأم.

«ماذا يدعى المستتسخ، أما أم أخا...؟، نسخة طبق الأصل، طبعة مزيدة ومنقحة، من يرضى أن يكون نسخة مستتسخة... ألا يهدم هذا حقيقة النسب والصهر؟، وكيف تثبت له الحقوق والواجبات؟، وما مصير نظام التوريث؟ ، كيف يصبح نظام التحريم بالنسب، والمصاهرة والرضاع<sup>1</sup>»

إن في هذا كله، اهتزازا للعلاقات الثابتة بالنسب، وضياعا لمنظومة الأحكام المتعلقة به، وبضياعه يضيع العرض تبعاً لذلك.

- أما القاعدة الثانية: فإن الاستنساخ كما توضح في صورته، لا يستلزم وجود روابط بين أطراف العملية، كما أن أطرافها قد تتعدى اثنين، وبالتالي لا اعتبار لرابطة الزوجية فيه، وهو بهذا يخالف مبدأ أساسيا في حفظ النسل، وهو أن النكاح طريقه الوحيد.

- في القاعدة الثالثة: مع التسليم بأن الاستنساخ يحقق استمرارية النسل، ويساهم في تكثيره، وهو أمر مطلوب، مرغوب في الشرع، إذ تحصل به مباهاة الرسول يوم القيامة، غير أن الشريعة لا تعجبها الكثرة الهزيلة، التي تشبه غثاء السيل؛ والاستنساخ وإن كان يحقق الكثرة، إلا أنها كثرة ضعيفة ؛ « لأنه لا وجود لضمانات إنشاء نسخ مخلوقات سوية، جسديا وروحياً \* 2.

فقد أكد خبراء الهندسة الوراثية، أن النتيجة التي توصل إليها العلماء، من خلال الاستنساخ، جاءت مشوهة، فالنعجة "دولّي"، ولدت بخمسة أرجل، والرجل الزائدة تتدلى من رأسها، ولكن الصورة الملتقطة، أظهرتها بشكل سليم<sup>3</sup>.

وبذلك، فإنه وإن كانت في الاستنساخ مصلحة الكثرة، إلا أنها مرجوحة، وملغاة، أمام مفسدة النوع الضعيف، المشوه.

\_

<sup>. &</sup>quot; الاستنساخ في ظل النصوص والقواعد الشرعية"، ص392.

الاستنساخ ومقاصد الشريعة "، ص $^2$ ."

<sup>3.</sup> ينظر: حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية والحيوانية، ص424.

فقد تين مما تقدم، معارضة الاستنساخ لقواعد الشريعة في حفظ النسل، فيكون حكمه التحريم.

« والمعول عليه في تحريم الاستنساخ، وجود المفسدة الراجحة، على المصالح المحتملة المرجوحة، والله أعلم»  $^{1}$ .

هذا وقد أوصت مجموعة من المنظمات، والهيئات العالمية، بمنعه في عالم البشر، منها: مجمع الفقه الإسلامي، منظمة اليونسكو، البرلمان الأرجنتيني، المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، الكنيسة الأرثوذكسية، منظمة الصحة العالمية<sup>2</sup>.

فمهما تغيرت الأحوال، وتطورت حياة الناس، يبقى المبدأ الأساسي في إيجاد النسل، هو سنة الله في خلقه (الزواج)، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، وتبقى بذلك المبادئ المسطرة في حفظه، سارية المفعول، في جميع ما استحدث من قضايا متعلقة بالنسل، كالتلقيح الصناعي، والتحكم في جنس الجنين، ووسائل منع الحمل، والإجهاض وغرس الأجهزة التناسلية، وتجميد الخلايا الجنسية وغيرها.

# الفرع الرابع: النسل المقصد الأصلي للنكاح.

تتفق الكتابات المتعلقة بالنكاح، أن له مقاصد كثيرة منها: غض البصر، وتحقيق السكن والمودة حفظ النوع، العفاف، التقوي على العبادات، وما إلى ذلك، وكل ما تقدم، مصالح معتبرة يحققها النكاح؛ لكن السؤال المطروح هنا هو، ما المقصد الأصلي للنكاح، من بين هاته المقاصد؟، أو بعبارة أخرى، لماذا شرع النكاح بالقصد الأول؟.

<sup>1. &</sup>quot; الاستنساخ ومقاصد الشريعة "، ص9: ينظر: حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية والحيوانية، ص435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: "الاستنساخ مفهومه أنواعه، أحكامه "مقال لـ منصور كافي مجلة الأحياء جامعة باتنة كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية: العدد (7) سنة: 2003م، ص 186؛ مقاصد الشريعة لزياد احميدان: ص 431؛ حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية والحيوانية، ص 431 وما بعدها.

<sup>3.</sup> ينظر: إحياء علوم الدين، ج2، ص22؛ منهج القرآن في إصلاح المجتمع ص353.

يتفق جمهور من كتب في المقاصد، من القدامي والمتأخرين، بدءً بالشاطبي في الموافقات، والغزالي في الإحياء، وانتهاءً بالطاهر بن عاشور، ويوسف العالم، وغيرهم<sup>1</sup>، على أن تحصيل الولد، أو النسل، هو المقصد الأصلي من تشريع الزواج.

يقول الغزالي: « فالشهوة والولد مقدران، وبينهما ارتباط، وليس يجوز أن يقال المقصود اللذة، والولد لازم عنها...بل الولد هو المقصود بالفطرة، والشهوة باعثة عليه.» ويقول الشاطبي: « ومثال ذلك، النكاح، فإنه مشروع للتناسل على القصد الأول»  $^{3}$ .

وقد تثبت ذلك عندهم، باستقراء النصوص المتعلقة بالنكاح، فلا يكاد يذكر فيها النكاح، إلا ويذكر معه الولد، أو النسل، أو الذرية، وما يرادفها، إلا بعض النصوص المحصورة، والمحدودة، والأمثلة على ذلك كثيرة، ومنها الآيات، والأحاديث التي تقدم ذكرها، في الترغيب في النكاح.

وبذلك يستقر القول، على أن النسل، هو المقصد الأصلي للزواج، وما سواه، مقاصد تابعة ليس إلا، باتفاق العلماء خلفاً وسلفاً؛ فلا اعتبار إذا، لمن يدعي أولوية مقاصد أخرى في النكاح، مثلما انتقدت نوال السعداوي رأي الجمهور هذا، فقالت: « وقد ذهبت الكتابات الفقهية، إلى أن المقصد الشرعي الأساسي من النكاح، هو حفظ النسل، باعتباره أحد المقاصد الشرعية الأساسية، وأضاف آخرون، طلب السكن والمودة، والانتفاع بمال المرأة، وقيامها على شؤون الزوج،...ولم تلتفت هذه الكتابات، إلى أهمية الأسرة في حفظ الدين، باعتباره من مقاصد الشرع، يأتي في الترتيب، قبل حفظ النسل، ويفوقه أهمية 4».

فترى أن حفظ الدين، هو المقصد الأساسي والأهم للنكاح، انطلاقا من الترتيب المشهور للمقاصد الضرورية، والتي يتقدم فيها الدين على باقي الضروريات.

<sup>1.</sup> ينظر: الموافقات، ج2، ص396؛ إحياء علوم الدين، ج2، ص22؛ مقاصد الشريعة لابن عاشور، ص155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. إحياء علوم الدين، ج2، ص25.

 $<sup>^{3}</sup>$ . الموافقات، ج $^{2}$  ، ص $^{3}$  .

<sup>4.</sup> المرأة والدين والأخلاق: هبة رؤوف عزت، نوال السعداوي، ط1 (لبنان، سورية، دار الفكر،دار الفكر المعاصر، 2002م) ص180.

وهذا لا يستقيم أبدا؛ فإن قيل أن الزواج شرع لحفظ الدين أصالة، فما الذي شرع لحفظ النسل بالأصالة، ذلك أن الدين محفوظ بالزواج وغيره، والدين مطلوب من المتزوج، والأعزب، ولكن النسل، هل هناك نظام غير الزواج يحققه بالوجه الأكمل؟،

وهل هو مطلوب من الكل، كما في حفظ الدين؟

أما جمال الدين عطية، فقد فصل مطولا بهذا الصدد، ليصل إلى نتيجة مفادها، أن المقصد الأصلي لتكوين الأسرة، هو تنظيم العلاقة بين الجنسين<sup>1</sup>.

وترجع مخالفته لرأي الجمهور، لمغايرة نظرته لنظرتهم، من حيث المنطلق، والوجهة كما ذكر؛ فالجمهور اعتبروا النسل المقصد الأصلي للزواج، بالنظر إليه كمبدأ، دون النظر إلى الأحكام الجزئية، في حين أنه نظر إليه من جهة تلك التفاصيل، والتي توحي فعلاً، بأنها جاءت لتنظيم العلاقة بين الجنسين؛ كذلك فإن دراسته كانت في إطار تقسيمه الرباعي (الفرد، الأسرة، الأمة، الإنسانية)²، وبذلك فهو لا يناقض مذهب الجمهور، ورأيه وجيه بناء على المنطلقات التي انطلق منها، وعند التحقيق فيه، فإنه يكاد يكون مطابقا لرأي الجمهور؛ ذلك أن تنظيم العلاقة بين الجنسين، مقصد مكمل لمقصد حفظ النسل، فليس الغرض الأخير من جميع تلك الأحكام، هو التنظيم، ويتوقف الأمر عند ذلك الحد، ولكن لتحقيق غرض أعلى، وهو حفظ النسل.

وخلاصة الكلام في الفرع، أن المقصد الأصلي للنكاح، هو تحصيل النسل، وإلى جانب هذا، فهو يحقق مقاصد تابعة وخادمة له، كالسكن والاستقرار، غض البصر، والتحصن من الفواحش، والله أعلم.

ومما تقدم، فإن تشريع النكاح، هو أول خطوة وقائية في حفظ النسل، في المسلك الخاص، وهو محل خلاف من حيث الشروط، والأركان والحكم، إلا أن هذا الاختلاف لا يخرجه عن دائرة المشروعية، وأنه يفترق عن السفاح.

كما تبين أن القرآن أولى عناية خاصة للنكاح، يتجلى ذلك في توافر الآيات المرغبة فيه، والذامة لتركه، مع الدعوة إليه في بدايات الوحي، كذلك في تعظيم أوصافه، وتنظيم مقدماته (الخطبة).

<sup>1.</sup> ينظر: نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ص149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: المرجع نفسه، ص139.

وتبين أن تشريع النكاح، يقوم على مبادئ وقائية هامة، غايتها حفظ النسل، ومن أهم تلك المبادئ:

- 1) إشهار وإعلان النكاح.
- 2) جعل النكاح طريق النسل الشرعي.
- 3) جعل النسل المقصد الأصلى للنكاح.

وفي ظل هذا، تجلت أسس الشريعة في حفظ النسل، في إطار تشريع الزواج، وأنه في ظلها تتاقش المستجدات المتعلقة به، فما ينسجم معها يباح، وما يخل بها يحظر ويمنع.

# المبحث الثاني: تشريع أسباب صيانة النسل

إذا كان تشريع النكاح، الآلية الوقائية الأولى، التي انتهجها القرآن، من خلال هذا المسلك كما تقدم؛ فإن الأمر لا يقف عندها فحسب، بل يتعدى ليخطو خطوة تالية، تتمثل في تشريع أسباب تصون النسل، ليحافظ على صفته الشرعية، ويبقى في أكمل الوجوه.

فمن أبرز تلك الأسباب: ستر العورة، الحجاب، الاستئذان، غض البصر، العدة الإرضاع، وسيفصل الحديث في كل واحدة منها، بداية بستر العورة والحجاب.

# المطلب الأول: الحجاب وستر العورة

# الفرع الأول: ستر العورة 1

من التدابير الوقائية التي حث عليها القرآن لحفظ النسل، وصيانته، تشريعه أدب اللباس، ودعوته إلى التستر، قطعاً لدابر الفتنة، وحائلا بين المرء والمفاسد، وحفظاً لكرامته.

فإن ما ورد في كتاب الله، من الدعوة إلى ستر العورة صريح جداً، فقال تعالى في قصلة آدم: ﴿فَوَسُوسَ فَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِي فَهُمَا مَا وُررِي عَنَهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا﴾ قصلة آدم: ﴿فَوَسُوسَ فَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِي فَهُمَا مَا وُررِي عَنَهُمَا مِن سَوْءَ تِهِمَا ﴾ الأعداف: 120، أو: «الكثرة في المداد المداد المداد على المداد المدا

[الأعراف: 20]؛ أي: «ليكشف لهما ما ستر عنهما من عوراتهما، وفيه دليل على أن كشف العورات من عظائم الأمور، وأنه لم يزل مستقبحا في الطباع، والعقول»  $^{2}$ .

وقال أيضا: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِى سَوْءَ اِتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلتَّقُوىٰ ذَالِكَ خَيرٌ ﴾ [الأعراف: 26]

فمعنى: " يُـوَارِي سَـوْآتِكُمْ"؛ أي يستر عوراتكم، ومعنى: "ريشاً"؛ أي لباس الزينة، ومعنى: " لباس التقوى"؛ لباس الورع الذي يقي العقاب، وقيل تأويله: وهو لباس التقوى؛ أي ستر العورة لباس المتقين 3.

. تفسير النسفي: النسفي، (د.ط) (لبنان، دار الكتاب العربي، 1982م) ، ج $_{1}$ . ص 48.

\_

<sup>1.</sup> العورة شرعاً: هي ما يجب ستره وما يحرم النظر إليه، ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_1$ ،  $_1$ .

<sup>. 30،</sup> جو، ص $_{1}$ ، ينظر تفسير النسفي، ج $_{1}$ ، ص $_{2}$  ؛ أحكام القرآن للجصاص، ج $_{3}$ 

فامتن الله على عباده، أن أنزل عليهم لباسين، لباساً يستر عوراتهم، ولباساً يتزينون به ويتجملون به، ثم أكد أن ستر العورة، هو لباس التقوى، تأكيدا على أنه هو الواجب والمطلوب بالدرجة الأولى، لأنه يحقق الوقاية.

يقول صاحب الظلال: « فهناك تلازم بين شرع الله ،واللباس لستر العورات...وبين التقوى، كلاهما لباس، هذا يستر عورات القلب، وذلك يستر عورات الجسم...وهما متلازمان، فعن شعور التقوى والحياء منه، ينبثق الشعور باستقباح عري الجسد، والحياء منه» أ، فدلالة الآيتين واضحة، في طلب ستر العورة، حيث اعتبر كشفها من المعاصي التي يوسوس بها الشيطان، وأن سترها فعل المتقين، قال تعالى: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: 31]، فدلت الآية على وجوب ستر العورة 2.

وقد وردت الأحاديث عن المصطفى ، في الأمر بذلك، منها ما أخرجه البخاري، عنه الله المنطق المنطق

فستر العورة لا خلاف فيه بين العلماء، على أنهم يتناولونه من جانبين: ستر العورة في الصلاة، وسترها خارج الصلاة.

فسترها في الصلاة يعد أحد شروط صحتها عند الجمهور $^{5}$ ، أما حدها:

\* فعند الحنفية: للرجال من الركبة إلى السرة، وكلاهما يدخل في العورة، أما المرأة فجميع بدنها، مع استثناء الوجه، و باطن الكفين، وظاهر القدمين $^{6}$ .

\*وقريب من رأي الحنفية، يرى الشافعية أن عورة الرجال في الصلاة، مابين السرة والركبة، والسرة والركبة، والسرة والركبة ليستا عورة، وللمرأة جميع بدنها، باستثناء الوجه والكفين ظاهراً وباطناً<sup>7</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$ . في ظلال القرآن، ج<sub>3</sub>، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن، 7،  $^{2}$ 

<sup>3.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الصلاة باب ما يذكر في الفخذ، كتاب المناقب، باب مناقب عثمان.

<sup>4.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الصلاة باب ما يذكر في الفخذ، كتاب المناقب، باب مناقب عثمان.

<sup>5.</sup> ينظر: أحكام القرآن للجصاص: ج $_{3}$ ، ص $_{3}$ ؛ أحكام القرآن لابن العربي، ج $_{2}$ ، ص $_{2}$ .

م ينظر: رد المحتار على الدر المختار ،+1، ص75 وما بعدها.

منظر: المجموع: النووي، ط1( لبنان، دار الكتب العلمية، 2002م) ج4، ص252.  $^{7}$ 

الفصل الثالث: المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم \_

\*والحنابلة كالشافعية، غير أنهم استثنوا من المرأة الوجه فقط1.

\*أما المالكية، ففرقوا بين نوعين من العورة في الصلاة، عورة مخففة، وعورة مغلظة، فالعورة المغلظة للرجل، هي السوءتان فقط، أما المرأة جميع بدنها، عدا الأطراف والصدر، وما حاذاه من الظهر والرأس.

163

والعورة المخففة للرجال، هي ما زاد على السوءتين، مما بين السرة والركبة، وبالنسبة للمرأة، هي الرأس والأطراف، بما في ذلك القدمان، والصدر وما حاذاه من الظهر، أما الوجه والكفان، فليستا من العورة أصلاً عندهم2.

وثمرة هذا التفريق لدى المالكية، تظهر في حكم إعادة الصلاة؛ فمن صلى مكشوف العورة المغلظة، بطلت وأعادها وجوبا، ومن صلى مكشوف العورة المخففة لا تبطل صلاته، وإن كان كشفها حراما، ولكن يندب له إعادة الصلاة مستورا في الوقت.

ومهما يكن من اختلاف بين العلماء في المسألة، إلا أنهم يتفقون على حد أدنى لمسمى العورة، بغض النظر عن كونها مغلظة، أو مخففة، فهي بالنسبة للرجل ما بين السرة والركبة، وبالنسبة للمرأة، فاتفقوا على جميع بدنها، عدا الوجه والكفين والقدمين.

فإذا علم أن ستر العورة في الصلاة واجب، وهو أحد شروط صحتها، فهل يجب سترها خارج الصلاة؟ وما هو حدها خارج الصلاة؟.

يقول العز بن عبد السلام: «ستر العورات والسوءات، واجب، وهو من أفضل المروءات، وأجمل العادات.» $^{3}$ ، ويقول الزحيلي: « وعلى الإنسان ستر عورته عن أعين الناس، في الصلاة، وغير الصلاة، وهو الرأي الصحيح  $^{4}$ .

فستر العورة واجب حتى في خارج الصلاة، وأما حدها، ففيه أربعة أقسام<sup>5</sup>: الأول: عورة الرجل مع الرجل: ما بين السرة والركبة مطلقاً.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. ينظر: المغني، ج1 ، ص615.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ينظر: الفقه المالكي وأدلته: الحبيب بن طاهر، ج1، ص175.

 $<sup>^{3}</sup>$ . قواعد الأحكام في مصالح الأنام، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  . الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_{1}$  ، ص 738 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> \_ ينظر: تسهيل المسالك: مبارك بن علي التميمي، ط<sub>2</sub> ((د.م)، دار ابن حزم، 2001م)  $_{5}$ : مسهيل المسالك: مبارك بن علي التميمي، ط<sub>2</sub> (المنان، دار الكتب العلمية، 1997م)  $_{5}$ : حاشية الشرقاوي على تحفة الطلاب: الشرقاوي، ط<sub>1</sub> (البنان، دار الكتب العلمية، 1997م)  $_{5}$ : من 364 ؛ المغني،  $_{5}$ : من 615؛ رد المحتار،  $_{5}$ : من 75 وما بعدها.

الثاني: عورة الرجل للمرأة، والمرأة إما ذات محرم أو أجنبية، فإن كانت ذات محرم، فهي كعورة الرجل للرجل، أما الأجنبية فرأي يقول أنها كذات المحرم، وذهب المالكية أن جميع بدنه عورة لها، ما عدا الوجه والأطراف عند أمن التلذذ، وإلا منع<sup>1</sup>، وذهب الشافعية إلى أنه يحرم عليها النظر إلى جميع بدنه<sup>2</sup>.

الثالث: عورة المرأة للمرأة: هي مابين السرة والركبة للمسلمة عند الجمهور، ولم يفرق الحنابلة بين المسلمة والكافرة.

الرابع: عورة المرأة للرجل: والرجل إما محرم أو أجنبي، فان كان محرماً، فعورتها عند المالكية جميع البدن، ما عدا الوجه والأطراف، كذا الأمر عند الحنابلة 4، أما الشافعية والحنفية، فهي ما بين السرة والركبة. 5

وأما إذا كان أجنبياً: فهي جميع بدنها، عدا الوجه والكفين عند أمن الفتتة، وذهب الشافعية إلى أن جميع بدنها عورة للأجنبي $^{6}$ .

وقد أولى القرآن عناية خاصة، لستر العورة فيما يخص هذا القسم (الرابع)، فخصه بتشريع يسمى الحجاب، ونظراً لأهميته، فسيفرد بفرع خاص، قصد التوسع فيه لاحقا.

ويدرك المتأمل لباب ستر العورة، أن حدودها تتصف بالتضييق أحيانا، وبالتوسيع أحيانا أخرى؛ هذا التضييق والتوسيع، إنما يرجع لأمر مهم، وهو مظنة تحريك الشهوة، والإثارة، فتتفاوت درجات التوسيع والتضييق، بحسب تفاوت الأمن والخوف منها، ولعل أوضح ما يؤكد هذا، هو التوسع الواضح، بالنسبة لعورة الرجل عموما، سواء مع الرجل مثله، أو مع المرأة، ذات محرم كانت أو أجنبية، والتضييق في عورة المرأة، مع الأجنبي، أو مع المحرم، وحتى مع المرأة مثلها، إن كانت كافرة؛ حيث لم يأمر الرجل في جميع

<sup>.</sup> ينظر: شرح الزرقاني: الزرقاني، ط $_1$  ( لبنان، دار الكتب العلمية، 2002م) ج $_1$ ، ص $_1$ 5.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: حاشية الشرقاوي ج $_{1}$ , ص $^{366}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  \_ ينظر: الكافي في فقه الإمام أحمد بن حنبل: ابن قدامة،  $d_{1}$  (لبنان، دار بن حزم، 2003م) من 597.

 $<sup>^{4}</sup>$ . ينظر: شرح الزرقاني، ج $_{1}$ ، ص $^{315}$ ، المغنى، ج $_{7}$ ، 454.

<sup>5</sup> ـ ينظر: البناية شرح الهداية: بدر الدين العيني، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2000م) ج2، ص134 الحاوي الكبير، ج2، ص174 .

 $<sup>^{6}</sup>$ . ينظر: حاشية الشرقاوي، ج $_{1}$ ، ص $^{367}$ .

الحالات، أن يستر جميع بدنه، مع أي جنس، في حين أمرت المرأة بذلك، في بعض الحالات.

والنتيجة من هذا كله، أن الأمر بستر العورة، تقوى للقلوب، وطهارة للنفوس، وحفظا للأعراض بدءً، وللأبضاع انتهاءً 1.

### الفرع الثاني: الحجاب

بعدما تقدم الأمر القرآني بستر العورات، سواء للرجال أو النساء، خص أحد أقسام ستر العورة، بتفصيل خاص، ومصطلح خاص، أسماه بالحجاب، وقد ورد النص عليه في مواضع ثلاثة، وهي:

- آية النور: 31: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ خِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ ﴾ .
- تلتها الآية 60، من نفس السورة، وهي أيضا في أحكام الحجاب، فقال تعالى: ﴿ وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِرِ َ جُنَاحُ أَن يَضَعْرَ . وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ ٱلَّتِي لَا يَرْجُونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْهِرِ َ جُنَاحُ أَن يَضَعْر . وَيُنَاعِلُونَ يَسْتَعْفِفْ . حَيْرٌ لَّهُ . ﴿ وَأَن يَسْتَعْفِفْ . حَيْرٌ لَّهُ يَ ﴾.
- وفي سورة الأحزاب: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّأَزُوا جِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤَمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ذَالِكَ أَدْنَى أَن يُعۡرَفْنَ فَلَا يُؤَذَيۡنَ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب: 59].

ومن السنة أيضا، ما روي أن عمرا قال: ( قلت: يا رسول الله، يدخل عليكم البر والفاجر، فلو أمرت أمهات المؤمنين بالحجاب، فأنزل الله آية الحجاب<sup>2</sup>)، ولما ثبت أن النساء على عهد رسول الله، كن يصلين الصبح مع النبي على، ثم يرجعن متلفعات<sup>3</sup> بمروطهن<sup>4</sup>،

<sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب قوله: واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى، وباب قوله: لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم.

<sup>1.</sup> ينظر: حفظ العرض في القرآن الكريم، ص114.

<sup>3.</sup> متلفعات: أي مشتملات بأكسيتهن؛ ينظر: الفائق في غريب الحديث: الزمخشري،  $d_2$  (لبنان، دار المعرفة، (د.ت)) ج $d_3$ ،  $d_4$ 

<sup>4.</sup> مروطهن: المرط: كساء من صوف، وربما كان من خز ؛ ينظر: الفائق، ج3، ص359.

166

ومصطلح الحجاب بمعناه البسيط، ستر المرأة جسدها وزينتها، عن غيرها، باستثناء فئات مخصوصة، نصت عليها آية النور، وهاته الفئات تضم:

- 1- زوج المرأة.
- 2- النساء ، واختلف في تفسير لفظ نسائهن ، الذي ورد في الآية ، على قولين: أحدهما أنه جميع النساء دون استثناء ، وأن الضمير في " نسائهن " للإتباع ، فإنها آية الضمائر كما يقال ، والثاني أنه نساء المؤمنين ، وأما غير المسلمة ، فلا ينبغي أن تكون المسلمة ، مبدية لها زينتها 2.

ويتأيد القول الثاني، بكون النساء المسلمات مؤتمنات، ففي دينهن ما يمنعهن من وصف المرأة للرجال، أما غير المسلمات، فلا وجود لهذا المانع عندهن، فلا يؤتمن من فعله، ومادام الأمر كذلك، فقد يتعدى ليشمل كل امرأة، يغلب على الظن أنها تصف النساء للرجال، ولو كانت مسلمة، يقول عبد الرحمان الجزيري: « ومثل الكافرة كل امرأة فاسدة الأخلاق<sup>3</sup>».

- 3- محارمهن من الرجال، وقد ذكرتهم الآية من الآباء، والأبناء، والأخوال والأعمام، وغيرهم.
  - 4- المعتوه من الرجال الأجانب، وهو الذي لا شهوة له في النساء.
- 5- الأطفال الذين لا يفهمون أحوال النساء وعوراتهن، « ولا يثير فيهم جسم المرأة وحركاتها، وسكناتها، شعوراً بالجنس<sup>4</sup>»؛ وهذا ينطبق على الطفل غير المميز أولاً، أما المميز فيختلف ذلك عنده، بحسب النضح الجنسي لديه، فيخضع لتغير الزمان والمكان.

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الصلاة، باب في كم تصلي المرأة في الثياب، كتاب مواقيت الصلاة، باب وقت الفجر، كتاب الآذان، باب خروج النساء إلى المساجد بالليل والغلس؛ وأخرجه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب استحباب التبكير بالصبح.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: أحكام القرآن لابن العربي، ج $_{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3.</sup> ينظر: الفقه على المذاهب الأربعة: عبد الرحمان الجزيري،  $d_1$  (لبنان، دار الكتاب العصري، 2002م) ص111.

<sup>4.</sup> تفسير سورة النور: المودودي (د.ط) (الجزائر، دار الشهاب، (د.ت)) ص169.

6- العبيد: الإماء، وإن كن كافرات، واختلف في الذكور، فقيل العبد كالأجنبي لسيدته، وقيل أنه من ذوي المحارم<sup>1</sup>.

وما عدا الفئات الستة المذكورة في الآية، فالواجب على المرأة الاحتجاب أمامهم، ولم يختلف الفقهاء في وجوبه، والامتثال له، كالامتثال للصلاة والزكاة، ولكن كيف يكون حجاب المرأة، أمام الأجانب؟

لقد حددت الآيات بعض مواصفاته، وبعضها حددته السنة، وعموما فإن المواصفات الجوهرية، التي استخلصها الفقهاء للحجاب من الكتاب والسنة هي:

- أن يكون ساتراً لجميع البدن، واختلف في كشف الوجه، والكفين، كما تقدم في ستر العورة.
  - . أن يكون فضفاضاً، وإسعا، غير ضيق.
    - . أن لا يكون شفافاً، يصف ما تحته.
  - . أن لا يكون زينة في نفسه، ولا معطراً.
  - . أن V يشبه ملابس الرجال، أو ملابس الكافرات.

هذه أهم المواصفات الرئيسية، التي يجب أن لا يخلو منها أي لباس يطلق عليه مسمى حجاب، إذ أن كل إخلال بأحدها، لا يعتبر كذلك.

 $^{2}$ . ينظر: أحكام القرآن لابن العربي، ج $_{6}$ ، ص $^{47}$ ؛ الجامع لأحكام القرآن، ج $_{6}$ ، ص $^{2}$  ص $^{2}$  ص $^{2}$  الحكام القرآن للجصاص، ج $_{6}$ ، ص $^{37}$ ؛ حاشية الصاوي على شرح الجلالين: الصاوي، (د.ط) (البنان، دار الجيل، (د.ت)) ج $_{6}$ ، ص $^{269}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ . ينظر: الجامع لأحكام القرآن، ج $_{6}$ ، ص $^{233}$ .

وليس الأمر كما هو في الواقع المعيش، حيث تتوعت وتعددت أزياء الحجاب، وأظهر مصممو الأزياء إبداعاتهم، واختزلوا فيها جميع المواصفات المتقدمة، واكتفوا بتغطية كامل الجسم، وأسموه حجاباً شرعياً؛ فكان أن ظهر الحجاب المزركش، والمرصع، وذو الألوان البراقة، والجلباب المخصر، وغيرها.

وقضية الحجاب من القضايا المهمة والخطيرة في المجتمع، فكفى بها أن كانت سبباً في اندلاع حرب، بين المسلمين ويهود بني قينقاع، وهي أيضا قضية متجددة ومتطورة، « فلم تدخل في خانه القضايا التقليدية، التي يتجاوزها الزمن والتطور، بل العكس، فإنها لا تفتأ تعود بصورة، أو بأخرى، وبمتناولات جديدة، وخير شاهد على ذلك، ما يتعرض له الحجاب اليوم من حرب، ففي فرنسا وبريطانيا، تمنع الفتيات المتحجبات من الدخول إلى المدارس، وحتى في الدول العربية، لم يسلم الأمر من ذلك!؟ أ».

فيتجدد الحديث عنه كل يوم، تارة باسم حرية المرأة، وتارة باسم المساواة، وأخرى باسم الوحدة والقضاء على الطائفية، والتعصب، وغيرها.

وإن المتأمل في آية النور، يجدها قد خصت المؤمنات من النساء بأمر الحجاب، دون الرجال، فحري أن تتوضح علة اختصاصها به، دون الرجل.

ومرد الاختصاص لعلتين: الأولى: « أنها تمتاز عن الرجل، بما قد أودع فيها من مظاهر الأتوثة، والإغراء، التي جعل الله منها سبيل متعة، متبادلة بينهما<sup>2</sup>»، وهذه عوامل سيكولوجية، وبيولوجية، في المرأة ذاتها، تجعلها أكثر إثارة من الرجل، وبالتالي اقتضى اختصاصها بهذا التشريع.

يقول ابن تيمية: « لأن المرأة يجب أن تصان، وتحفظ، بما لا يجب مثله في الرجل، لهذا خصت بالاحتجاب، وترك إبداء الزينة، وترك التبرج، فيجب في حقها

المرأة بين طغيان النظام الغربي ولطائف التشريع الرباني: البوطي، (د.ط) (سورية، دار الفكر،  $^2$  المرأة بين طغيان النظام الغربي ولطائف التشريع الرباني: البوطي، (د.ط)  $^2$ 

<sup>1.</sup> ينظر: صيانة العرض والنسب في القرآن الكريم، ص 133.

الاستتار باللباس، والبيوت، ما لا يجب في حق الرجل، لأن ظهور النساء سبب الفتتة $^{1}$ ».

ومادام الحكم الشرعي، يدور مع علته وجودا وعدما، فإن القرآن قد رخص للنساء القواعد، وهن العجائز، أن يضعن ثيابهن، ويخففن من تسترهن، لأن دواعي الإثارة تتعدم في مثل هؤلاء، فلما انتفت العلة وهي الفتنة، امتنع معها الحكم.

الثانية: أن الحكمة الإلهية، اقتضت وضع النسل في بطن المرأة، فرحمها هو المكان الطبيعي والأمثل، لتخلقه على الوجه الأكمل، فلا ريب من شدة الحرص على من تحمله، وسد جميع المنافذ المؤدية لهتك حرمته، القريبة منها والبعيدة.

ويتحصل مما ذكر، أن اختصاص المرأة بالحجاب دون الرجل، راجع إلى اختلاف فطري، وتكويني بينهما.

وإذا أُدركت علة، توجه الخطاب للنساء بهذا التشريع، فستستشف غايات تشريعيه تبعا لذلك، هاته الغايات التي لا تخرج عن كونها مصالح للمرأة والمجتمع معاً، « فإن الشريعة مبناها، وأساسها على الحكم، ومصالح العباد، في المعاش والمعاد<sup>2</sup>»، ومن أهم تلك المصالح التي يحققها الحجاب، ما يلي:

فالحجاب أولاً: تميز للمرأة عن الرجل.

وثانياً: تميز للعفيفة عن الفاسقة والفاجرة، من النساء.

وثالثاً: تميز للمسلمة، عن المشركة والكافرة.

وهذا التميز بأنواعه الثلاثة، يجعل الحجاب وسيلة، يدرك بها معنى المرأة، الأنثى، المسلمة، المتدينة، الممتثلة لأوامر الخالق في ارتدائها له.

<sup>1.</sup> تفسير سورة النور: ابن تيمية، ج. عبد العالي حامد، ط1 (الجزائر، دار الانتفاضة، 1962م) ص186.

 $<sup>^{2}</sup>$ . أعلام الموقعين، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . تفسیر بن کثیر، ج $_{4}$ , ص $^{572}$ .

## 2) ضمان اشتراك المرأة مع الرجل في بناء المجتمع:

أشرك القرآن المرأة مع الرجل في نواحي متعددة من الحياة، فقال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ ﴾ [المائدة: 02]، وقال أيضاً: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَاللّمُ وَاللّهُ وَاللّهُ

كما أن الشرع أباح خروج النساء للأسواق، وتبايعهن مع الرجال، وكذا تعلمهن، وخروجهن للمساجد، وقد تبين مما سبق، أن الله أودع في المرأة عوامل الجاذبية للرجل، فلابد من توفير جو ملائم، يصلح أن يكون مجالا لاشتراكها معه.

«هناك شرط لابد منه، لتلاقي الرجل مع المرأة، على صراط من التعاون الحقيقي، في نطاق النهوض بالأعمال الإنسانية، والاجتماعية، والحضارية، المختلفة... لن نعثر هذا على الشرط، إلا في هذا الذي شرعه الله، فالحجاب هو الضمان الحقيقي، لجو تشترك فيه المرأة مع الرجل، في أداء رسالتهما في خدمة المجتمع، بعيدا عن الإثارة، والإغراء.... فهو حاجز يفصل بين طبيعتي اللقاء، بين المشتركين؛ بحيث لا يسري سلطان أي منهما على الأخر، بالمزج والإفساد أ».

تلكم إذاً حكمة الحجاب، أن تختفي نظرة الرجل للمرأة، كمثيرة للفنتة، إلى شريكة معه في بناء المجتمع، لها مقوماتها العلمية، والثقافية، وقدراتها الذهنية.

#### 3) الحفاظ على النسل:

وهو من أعلى مقاصد الحجاب، وقد تقدم الكلام في أن المرأة هي محمل النسل، منذ بدء تخلقه، وأن الحفاظ عليها، بما يكفل حفظ عرضها، وعفتها، هو حفاظ عليها، وعلى النسل الذي ستحمله، ولا شك أن الحجاب أنسب طرق الحفظ، والاحتراز؛ ذلك أنه يصون عرض المرأة، ومن ثمة يحفظ عرض النسل الذي تأتي به، فكل مساس بعرضها، هو مساس بمقومات نسلها.

فالحجاب من الوسائل الضرورية لحفظ النسل كما يذكر نور الدين الخادمي في كتابه²، ونوه بهذا قبله الشاطبي في الموافقات، فقال:«...المأكولات والمشروبات،

 $^{2}$ . ينظر: علم المقاصد الشرعية، ص ص  $^{2}$ 

\_\_\_

<sup>.</sup> المرأة بين طغيان النظام الغربي، ص $^{1}$ 

والملبوسات ...وما أشبه ذلك،...راجعة إلى حفظ النسل، والمال، جانب الوجود "»، ولا شك أن المقصود بالملبوسات في حفظ النسل، إنما هو ستر العورة عامة، والحجاب خاصة.

### الفرع الثالث: آداب الحجاب

لم يكتف القرآن بتشريع الحجاب، وهو اللباس الذي يستر جسم المرأة عن الأجانب، بل ألحق به جملة من الآداب، هي حواجز وقائية، تضمن شرعيته، ومع غيابها تزول الغايات التي لأجلها شرع الحجاب، ومنها:

1) النهى عن ضرب المرأة برجلها عند الخروج:

والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا تُحُنَّفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾ [النور:31].

وفي تفسير الآية: «أي لا تضرب المرأة برجلها إذا مشت، ليسمع صوت خلخالها من يسمعه من الرجال، فيعلمون أنها ذات خلخال، ... وسماع الزينة، أشد تحريكاً للشهوة، من إبدائها $^2$ .

وهنا لفتة جميلة، وهي أن الآية لم تقيد الزينة بصوت الخلخال، ولم تنص الآية عليه، بل إنها جاءت عامة، في كل ما من شأنه أن يحرك القلوب» $^3$ .

فنص المفسرين على الخلخال، إنما هو تفسير بما كانت النساء عليه في زمن نزول الآية، فلا يقصر عليه، إذا العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.

والخلاصة، أن الذي يهدف إليه القرآن بهذا النهي، هو ستر الزينة الخفية للمرأة، بعدما سترت زينتها الظاهرة، باللباس.

# 2) النهي عن الخضوع بالقول:

تتواصل المنهيات في القرآن، مع نوع آخر من أنواع الإثارة السمعية، فيقول تعالى: ﴿ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفًا ﴾ [الأحزاب: 32] .

. فتح القدير: الشوكاني ، ط $_{
m I}$  ( السعودية، مكتبة الرشد، 2001م) ما  $^{2}$ 

الموافقات، ج $_2$ ، ص $_2$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها: ص $^{3}$ 

ويختص الأمر بمخاطبة ومحادثة المرأة، للأجانب من الرجال، ومعنى هذا، أن تخاطب الأجانب بكلام ليس فيه ترخيم، ولا تخاطب الأجنبي كما تخاطب زوجها، فالأغلب في أصوات النساء، هو الرقة، والرقة ذاتها تبعث على الفتنة 1.

وقد يناقش البعض مسألة كلام المرأة لأجنبي، هل هو عورة أم لا؟ في إطار تفسير الآية، والحق أن المسألة خارجة عن معنى الآية، فمجرد الكلام لم تنه عنه الآية، وإنما ورد النهي عندما يقترن الكلام بوصف الخضوع، والخضوع يعبر عن نبرة الكلام، وليس عن حقيقته، والدليل في الآية نفسها، حيث أردفها بقوله: ﴿وَقُلِّ مَّعَرُوفًا ﴾ والأحزاب: [3]، أي قولاً حسناً، خالياً من نبرات التكسر، واللين.

ففي الغالب، ما يكون لنبرة الصوت، تأثير أعمق من الكلام اللفظي، فقد يقول الشخص كلاماً عفيفاً، مهذباً، بنبرة صوت، تضفي عليه معنى المجون، وبالتالي فإن أثر الكلام، يكون مخالفاً تماماً لما يقال.

وهذا الذي نص عليه القرآن، فلم يحرم على المرأة الكلام مع الرجال؛ لأنه ضرورة لابد منها للتواصل، وإنما حرم عليها الخضوع في الكلام، وإذا كان هذا حكم الكلام العادي، فإنه إذا اقترن بلحن، وتغن، أو طرب، فالنهى من باب أولى.

## 3) النهي عن الخلوة بالأجنبية:

إن نهي القرآن عن الخلوة بين أجنبيين، لم يأت صريحا، ولكن جاءت بالتاميح والإيماء، عن طريق القصص القرآني، الذي من أهدافه أخذ العبرة والموعظة، ﴿ لَقَد كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴾ [يوسف:111].

ويتجلى النهي، بترتب الآثار الوخيمة عنه، في قصة امرأة العزيز مع يوسف عليه السلام، فقال تعالى: ﴿وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبْوَابَ ﴾ السلام، فقال تعالى: ﴿وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُو فِي بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ ﴾ [يوسف: 23]، فلما تحققت الخلوة بينهما، وغلقت الأبواب، ﴿ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ ﴾ [يوسف: 23]، فوقعت امرأة العزيز في المحظور، مباشرة بعد تحقق الخلوة.

<sup>1.</sup> ينظر: صفوة التفاسير: الصابوني، (د.ط) ( لبنان، دار الفكر،2001م)ج2، ص481؛ تفسير ابن كثير، ج $_4$ ، ص524.

ولقد جاء النهي عنها في السنة صريحاً، فقال : (لا يخلون رجل بامرأة، إلا ومعها ذو محرم)، وعلة النهي هي أن الخلوة بالأجنبية، أيسر المراحل لارتكاب الفاحشة، كيف لا تكون كذلك، وقد أمن الأجنبيان مراقبة الناس.

يقول خليل بن عبد الله الحدري: «إن أيسر الطرق القتراف جريمة الزنا، التي بها دمار البلاد والعباد، وضياع الأسر، واختلاط الأنساب، هو الخلوة بالأجنبية». 2

لأن الميل الفطري بين الرجل والمرأة، ميل دائم، يستثار كلما تهيأت له الظروف المناسبة، وحالة الخلوة، من أنسب هاته الظروف.

### 4) النهي عن الاختلاط:

يقصد بالاختلاط لدى البعض: «اجتماع الرجال والنساء غير المحارم، في مكان واحد، يمكنهم فيه الاتصال فيما بينهم، بالنظر، أو الإشارة، أو الكلام»3.

ومن ثمة، فإن كل تلاقي بين النساء والرجال، يعد اختلاطاً محرماً، منهياً عنه، وإذا كان الأمر كذلك، فلماذا أباح الشرع تلاقي الرجال بالنساء في الطرقات، وفي الأسواق، وفي الحج، وغيرها من الأماكن.

إن من الأهمية، الإشارة إلى أنه ليس كل تلاقي، يعد اختلاطاً، كما تقدم؛ ففي القرآن آيات تثبت حدوثه، في معرض المدح لا الذم، ومن ذلك قوله تعالى في قصة موسى مع ابنتي شعيب: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِّرَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِن دُونِهِمُ ٱمرَأَتَيْن تَذُودَان قَالَ مَا خَطَبُكُما قَالتَا لاَ نَسْقِي حَتَّىٰ

<sup>2</sup>. التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، ص387؛ وينظر: حفظ العرض في القرآن الكريم، ص312.

\_

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الجهاد، باب من اكتتب في جيش، وكتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة؛ وأخرجه مسلم: كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى الحج.

<sup>.</sup> 52 سد ذرائع الزني للمحافظة على النسل، ص3

يُصْدِرَ ٱلرِّعَآءُ وَأَبُونَا شَيْخُ كَبِيرٌ ﴿ فَسَقَىٰ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّىٰ إِلَى ٱلظِّلِّ فَقَالَ رَبِ إِنِّى لِمَآ أَنزَلْتَ إِلَى مَنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ [القصص:24/23]

فمنطوق الآيات، أن تلاقي ابنتي شعيب، حدث مع القوم، ومع موسى، وأما الذي لم يحدث، هو مزاحمة البنتين للرجال ، والذي لم يحدث أيضا، هو الاسترسال مع موسى في الكلام والمؤانسة.

وبالتالي، فإن اعتبار مجرد المشاركة المكانية، بين الرجال والنساء، بحيث يتثنى لهم الاتصال ببعضهم، اختلاطاً محرماً، يعد فهماً سطحياً، ظاهرياً، تفنده الآيات المتقدمة، فالنهى عن الاختلاط، يكون عند اقترانه بأحد أمرين:

أ. المزاحمة بين الرجال والنساء، لحد التلامس.

ب . غياب الآداب الاجتماعية، المتعلقة بالرجال والنساء: كتبرج النساء، وخضوعهن بالقول، وإطلاق النظرات.... الخ.

هذا هو الاختلاط المحظور، الذي يتنافى مع آداب العفة، والحياء، وتحريمه أسلوب وقائي، من أساليب الإسلام في تجفيف منابع الفتنة، وطريق من طرائقه الكثيرة، التي تئد الفتنة في مهدها، قبل أن يتفاقم خطرها.

فهذه جملة من التشريعات، ألحقها القرآن بالحجاب، ولم يكتف فيه بستر البدن، بل ضم إليه النهي عن أصناف أخرى من أصناف الإثارة، التي قد تصدر من المرأة، وهي بكامل حجابها، هاته الأصناف تدخل تحت مفهوم الإثارة السمعية، والحركية.

« فالنظرة تثير ، والحركة تثير ، والضحكة تثير ،... والنبرة المعبرة عن هذا الميل تثير ، والطريق المأمون ، هو تقليل هذه المثيرات . $^1$ 

وبعد هذا التقصيل، سيكون عود على بدء، ليتقرر أن مفهوم الحجاب الشرعي، لا يقف عند ذلك التعريف البسيط، الذي تقدم ذكره، بل إن مفهومه أوسع من ذلك، وهو ما أشار إليه المقدم في كتابه، "عودة الحجاب": «ليس الحجاب الذي نعنيه مجرد ستر لبدن المرأة، إن الحجاب عنوان تلك المجموعة من الأحكام الاجتماعية، المتعلقة بوضع المرأة في النظام الإسلامي، والتي شرعها الله سبحانه وتعالى، لتكون الحصن الحصين، الذي

.

 $<sup>^{1}</sup>$ . في ظلال القرآن، ج $_{4}$ . ص $^{2512}$ 

الفصل الثالث: المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم \_\_

يحمي المرأة، والسياج الواقي، الذي يعصم المجتمع من الافتتان بها، والإطار المنضبط، الذي تؤدي المرأة من خلاله، وظيفة صناعة الأجيال.»<sup>1</sup>

175

# المطلب الثاني: غض البصر والاستئذان

يتناول هذا المطلب، أدبين عظيمين، جاء بهما القرآن تتمة للتدابير الوقائية، المكملة لحفظ النسل، وهما غض البصر والاستئذان.

# الفرع الأول: غض البصر

الأصل فيه قوله تعالى: ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَرِهِمْ وَحَفَّفُواْ فَرُوجَهُمْ ۚ ذَٰ لِكَ أَزْكَىٰ هَمُ أَ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرُ بِمَا يَصَنَعُونَ ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنَ فُرُوجَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرُ بِمَا يَصَنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَ وَحَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [النور:31/30]، والغض في اللغة، من الفعل غض، ومن أبصرهِ وتَخَفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ [النور:31/30]، واغض البصر، هو إذا داني بين جفونه، ونظر. 2

وأما اصطلاحاً: « فهو غض البصر عما يحرم، والاقتصار به على ما يحل، سداً لذريعة الإرادة والشهوة، المفضية إلى المحظور ». 3

بمعنى خفضه، أو كسره عما حرم الله، لأن إطلاقه، يؤدي إلى الوقوع في الحرام، فحرم ذلك سداً للذريعة.

«وغض البصر عما يحرم، لم تصرح به الآية، غير أنه معلوم بالعادة، وأن المراد به المحرم، دون المحلل 4»، والمحرَّم نوعان:

1 - النظر إلى ما يحرم إبداؤه: وهو ما يسمى بنظر العورات، التي فصلت في المطلب الأول.

2. النظر إلى ما يجوز إبداؤه: ويشمل كل ماعدا العورات، مما يحرم النظر إليه بشهوة، وهو المسمى بنظر الشهوات.

التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، ص389، نقلاً عن: عودة الحجاب، المقدم، ج38، من 389، نقلاً عن: عودة الحجاب، المقدم، ج

<sup>2.</sup> ينظر: لسان العرب، ج7، مادة (غَضَضَ)؛ مختار الصحاح، مادة (غَضَضَ).

<sup>3 .</sup> سد ذرائع الزنى:ص ص 33/ 34.

 $<sup>^{4}</sup>$  . الجامع لأحكام القران، ج $_{11}$ ، ص $^{222}$ 

يقول ابن تيمية: «والنظر المنهي عنه، هو نظر العورات، ونظر الشهوات وإن لم يكن من العورات» أ، فنظر الشهوات هو النظر إلى غير عورة، لكنَّ الشهوة قد تقترن به، وتدعو إليه.

وهنا يمكن القول، أن مقصود الآية بغض البصر، إنما هو من قبيل النوع الثاني، وهو نظر الشهوات، ودليل هذا ما يلي:

1 . إن القرآن لما نص على وجوب ستر العورات، بقوله: ﴿ وَ عَمَ فَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾ [النور:30].

استلزم هذا، تحريم النظر إلى العورات، من غير ما حاجة إلى النص على ذلك.

2 - إن سياق النصوص النبوية، الواردة في غض البصر، توحي بأنه كان متوجهاً إلى هذا القسم، كما في قوله وأعطوا الطريق حقه، قالوا: وماحق الطريق يا رسول الله؟ قال: غض البصر، وكف الأذى، ورد السلام، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر)2.

وفي الحديث: ( سألت رسول الله عن نظر الفجاءة، فأمرني أن أصرف بصري) 3.

وفي حديث رسول الله، مع ابن عمه الفضل بن العباس، حيث كان يلوي عنقه عن المرأة الخثعمية  $^4$ ، الى غير ذلك من الأحاديث.

إذاً كيف يتصور في الطريق، وفي الحج، أن يبدي أحد من الناس عورته، حتى يأمره الرسول بغض البصر عنها، كما كان من الأولى بالنبي، أن يتوجه بالخطاب للمنظور إليه، قبل الناظر.

3 . ثم إن كلمة الغض ذاتها، كما هو في الجانب اللغوي، أنها تفيد الإنقاص لا الكف التام، والعورات إنما يجب فيها كف النظر، لا إنقاصه فحسب.

<sup>1.</sup> تفسير سورة النور لابن تيمية، ص123.

 $<sup>^{2}</sup>$ ى سبق تخريجه، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . أخرجه مسلم: كتاب الآداب ، باب نظر الفجاءة.

<sup>4 -</sup> أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب حج المرأة عن الرجل، وباب وجوب الحج وفضله، وكتاب الاستئذان، باب قول الله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ ﴾؛ وأخرجه مسلم: كتاب الحج عن العاجز لزمانة وهرم.

وإذا عُلِم أن الغض شرع مخافة الفتتة، وإثارة الشهوة، « فإن جل ما يحذر من النظر ، هو نظر المرأة للأجنبي، والرجل للأجنبية؛ لأن الدواعي تستوفيهما على شيئين، أحدهما قضاء الوطر ونيل الشهوة، والآخر التناسل، الذي هو جبلة، وكل ذلك موجود في الجانبين، أعنى جانب الناظر والمنظور». 1

ولذا لم يرد التشدد في نظر المحارم فيما بينهم، لضعف دواعي الفتنة بينهم، إلا ما كان عند بعض الشواذ من الناس.

أما صورة غض البصر، الذي يجب أن يكون خلقاً مشاعاً، في المجتمع الإسلامي، فهي التي تتحقق فيها الشروط التالية:

- 1 . أن لا يكون النظر بملء العين: يقول المودودي: « فمعنى غض البصر ، أن لا ينظر إلى شيء بملء العين ؛ . . . أي أن الله تعالى ، لا يأمركم بصرف كل نظر من أنظاركم ، وإنما يأمركم بصرف بعضها . » 2
- 2. ألا يكون بقصد التلذذ: وذلك بأن لا يقصد الناظر اللذة، أما إذا قصدها، فلا نزاع في التحريم؛ «بل لو كان نظره على هذا الوجه، إلى ذات محرمه؛ بنته أو أخته كان حراماً»3.
- 3 . أن لا يكون متتابعاً: لقوله ﷺ، لمن سأله عن نظر الفجاءة، فأمره بصرف النظر، وأن لا يديمه، وكذلك لفعله ﷺ، لما لوى عنق الفضل ابن عمه، حينما جعل يتابع نظره إلى المرأة الخثعمية. 4

وبهاته الشروط، يكون الناظر ممتثلا لأمر الله، في غض البصر.

وإذا كان غض البصر من السبل الوقائية لحفظ النسل، فإن العلاقة بينهما، تبدوا جلية، ابتداء من الآية؛ حيث اقترن غض البصر، بحفظ الفرج، للتلازم الحاصل بينهما، كتلازم السبب والمسبب؛ فالنظر بريد الزنى، بل له حظه من الزنى، كما قرر النبي الكريم، والزنى أول مفوتات النسل، يقول ابن القيم، مشيراً لتلك العلاقة

النظر في أحكام النظر بحاسة البصر: أبو الحسن الفاسي، ط $_1$  ( لبنان، دار الكتب العلمية،  $_1$  . 126م)  $_2003$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . تفسير سورة النور للمودودي، ص $^{147}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . النظر في أحكام النظر: ص $^{3}$ 

<sup>4.</sup> الحديثان سبق تخريجيهما، ص176

الرابطة بين النظر، والنسل: «والنظر أصل عامة الحوادث التي تصيب الإنسان؛ فالنظرة تولد خطرة، ثم تولد الخطرة فكرة، ثم تولد الفكرة شهوة، ثم تُولد الشهوة، إرادة، تقوى، فتصير عزيمة جازمة، فيقع الفعل ولابد، ما لم يمنع منه مانع، وفي هذا قيل: الصبر على غض البصر، أيسر من الصبر على ألم ما بعده». 1

وعلى هذا الاستدراج، جاء قول شوقي:

نظرة فابتسامة فسلام \*\*\* فكلام فموعد فلقاء2

وفي ختام الحديث عن غض البصر، لا يُغفل أن الأمر به، غير قاصر على المشاهدة الحقيقية بين الرجل والمرأة، وإنما تتوسع دائرته، لتشمل غض البصر عن الرجال والنساء، في المجلات والتلفزيونات، والانترنت، وغيرها من الوسائل البصرية، ويأخذ حكمه أيضاً، وصف المرأة للرجل الأجنبي، ووصف الرجل للمرأة الأجنبية، «فإن الوصف في حكم النظر والمشاهدة» أو فالنهي يشملها، مع تفاوت درجات هذا النهي، بحسب تفاوتها في الإفضاء إلى المحظور، فإن النظر المباشر يفضي لذلك، أكثر من النظر غير المباشر.

# الفرع الثاني: الاستئذان

لهذا التشريع صلة وثيقة بما تقدم، فهو أحد أنواع غض البصر؛ فالأول غض عن عورات الأبدان، وهذا غض عن عورات البيوت؛ «فبيت الرجل يستر بدنه، كما تستره ثيابه، وقد ذكر سبحانه غض البصر وحفظ الفرج، بعد آية الاستئذان، وذلك أن البيوت سترة كالثياب التي على البدن».

وجاء التعبير عن هذا الأدب بلفظين، في موضعين:

الأول: لفظ الاستئناس، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى لَا تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فَإِن لَّمْ

الداء والدواء: ابن القيم، (د.ط)( الجزائر، دار الشهاب، (د.ت)) ص181.

 $<sup>^{2}</sup>$  . الموسوعة الشوقية، ج $_{2}$  ، ص $^{96}$  .

<sup>3.</sup> أخلاق المسلم وعلاقته بالخالق: وهبة الزحيلي، (د.ط) (لبنان، سوريا، دار الفكر المعاصر، دار الفكر، 2003م) ص560 .

<sup>4.</sup> تفسير سورة النور لابن تيمية، ص135.

الفصل الثالث: المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم \_ قَلَ المُعلَّ وَاللَّهُ الْمُحَدَّ الْمُسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم \_ قَلَ المُحَدَّ المُعلَّ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والثاني: بلفظ الاستئذان، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَغَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَنكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبَلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلَوٰةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ مَلكَتَ أَيْمَنكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبَلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثُ مَرَّاتٍ مِن قَبْلِ صَلَوٰةِ ٱلْعِشآءِ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لِّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّن ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوٰةِ ٱلْعِشَآءِ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لِّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ بَعْدَهُنَ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَىٰ بَعْضَ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ بَعْدَهُ كَا مُلكَمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ هَا وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا ٱلْاَيْرِينَ وَاللّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ هَا وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا الْاَيْرِينَ وَاللّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ هَا فَاللّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ هَا اللّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَى اللّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ هَا لَيْسَتَغَذِنُواْ كَمَا النور :59/58 وَاللّهُ عَلِيمً حَكِيمٌ عَن قَبْلِهِمْ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَى اللّهُ عَلِيمً حَلِيمً حَكِيمٌ وَاللّهُ عَلَيمً عَلَيْمُ مَ عَلَيْهُمْ عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيمً عَلَيمً عَلَيْلَ عَلَيْ اللّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَى اللّهُ عَلِيمً حَلَيمً عَلَيْمَ عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْلُومِ وَاللّهُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلِيمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلِيمً عَلَيْمً عَلَيْمُ وَلَيْسَالِهُ فَالْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْهِ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْمُ عَلَيْمً عَلَيْمً عَلَيْ

أمًّا معنى الآيتين، فقد أشكل على كثير من أهل العلم، وذلك من أجل التعبير عن أحدهما بالآخر، مع اختلافهما في الماد والمعنى.

«وفي تفسير هذه الآية بما يناسب لفظها، وجهان، لكل واحد منهما شاهد من كتاب الله تعالى، الوجه الأول: أنه من الاستئناس الظاهر، الذي هو ضد الاستيحاش؛ لأن الذي يقرع باب غيره، لا يدري أيؤذن له أم لا؟، فهو كالمستوحش... فإذا أُذن له، استأنس، وزال عنه الاستيحاش، ولما كان الاستئناس لازماً للإذن، أطلق اللازم وأريد ملزمه، الذي هو الإذن». 1

فبهذا المعنى، يكون الاستئذان وسيلة للاستئناس، بحيث إذا تحقق الأول، اقتضى حصول الثاني، ولهذا التلازم بينهما، صار أحدهما يطلق على الآخر، على سبيل الترادف.

« الوجه الثاني في الآية: هو أن يكون الاستئناس بمعنى الاستعلام، والاستكشاف...والمعنى، حتى تستعلموا، وتستكشفوا الحال، هل يؤذن لكم، أم لا؟...وذلك الاستعلام والاستكشاف، إنما يكون بالاستئذان»2.

<sup>1.</sup> أضواء البيان، ج6، ص167.

 $<sup>^{2}</sup>$  . المرجع نفسه: ج $_{6}$ ، ص $^{107}$ 

ويذكر المودودي، الفرق بين الاستئناس والاستئنان في سورة النور: « أن المراد بالاستئناس معنى أشمل من الاستئذان؛ لأن الاستئناس الغرض منه معرفة أنس أهل البيت بدخولكم عليهم؛ أي هل هم راضون بذلك أم لا؟، أما الاستئذان، فيكون لطلب إذن الدخول والاستعلام عمن في البيت »1.

ومع وضوح الفرق الذي تقدم به المودودي، إلا أنه يبقى فرقاً نظرياً، على أن الفرق الأوضح من هذا . والله أعلم . هو الذي دلت عليه ظواهر الآيات، وهو أن الاستئناس يكون من الشخص الغريب، عند دخوله بيت غيره، فالآية نصت صراحة: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَدۡخُلُواْ بُيُوتًا غَيۡرَ بُيُوتِكُم حَتَّ لَ تَسۡتَأْنِسُواْ ﴾ [النور:27]، أما الاستئذان فمعناه أعم، فيشمل جميع طلب الإذن، سواءً داخل البيوت، أو خارجها، ذلك أن الغريب مستوحش، فهو يطلب إذناً وأنساً، وأما أهل البيت فهم مستأنسون فيما بينهم، فيطلب بعضهم من بعض الإذن فقط، وكل هذا من الناحية النظرية، أما عملياً فلا يكاد يكون فرق بينهما.

وبالنسبة لحكم الاستئذان؛ فإن ظاهر الآية يدل على أن الاستئذان واجب، فالنهي عن الشيء أمر بضده، كما تقرر في الأصول، ولم يفصح عن حكم الاستئذان سوى فقهاء المالكية، قال ابن رشد في المقدمات: « الاستئذان واجب  $^2$ .

وصورة، أو كيفية الاستئذان، فهي أن يقول الداخل: السلام عليكم، أأدخل؟ ثلاث مرات، ويقوم مقام ذلك نقر الباب ثلاثاً، سواءً كان مغلقاً أو مفتوحاً ولا يزيد على ذلك إلا إن غلب على ظنه عدم السماع.3

هذه الصورة، هي الموافقة لما جاءت به السنة، وإن كان يجوز بكيفيات أخرى، تخضع لأعراف الناس وعوائدهم، قال القرطبي: « ثم لكل قوم في الاستئذان ،عرفهم في العبارة» 4؛ أي يجوز بشتى الكيفيات، مادام يحقق الغرض.

ومن آداب الاستئذان، ما يلى:

<sup>1.</sup> تفسير سورة النور للمودودي، ص147.

ينظر: المقدمات الممهدات، ج $_3$ ، ص $_4$ 43؛ وينظر التّحرير والتتوير: مج $_8$ ، ج $_8$ ، ص $_4$ 9.

<sup>3.</sup> تقريب المعاني على متن الرسالة: عبد المجيد الشرنوبي، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية،1998م) ص235.

 $<sup>^{4}</sup>$ . الجامع لأحكام القرآن، ج $_{6}$ ، ص 218.

### 1. استئذان الأطفال والعبيد في أحوال ثلاث:

أ . من قبل صلاة الفجر، ب . وقت الظهيرة، ج . من بعد صلاة العشاء؛ واختص الاستئذان بالأوقات الثلاث، لأنها أوقات خلوات الناس وراحتهم.

## 2. الإعلان عن الاسم أو الصفة أو الكنية

عن جابر رضي الله عنه قال: « أتيت رسول الله ، فدققت الباب، فقال: من ذا ؟،

فقلت: أنا، فقال عليه الصلاة والسلام: أنا، أنا؛ كأنه كرهها . »1

«قال علماؤنا أن كره النبي لذلك؛ لأن قوله أنا، لا يحصل بها تعريف، وإنما الحكم في ذلك، أن يذكر اسمه»2.

فإذا لم يعرّف الطارق بشخصيته، أوقع حرجاً لدى صاحب البيت، فقد يأذن له بالدخول، وهو لا يرغب في دخوله عليه.

3. يستحسن أن يكون بين استئذان المرة الأولى والثانية، انتظار، وحكمة التّعداد فيه، أن الأولى استعلام، والثانية تأكيد، والثالثة إعذار.3

4. اللطف في دق الباب: ففي الحديث: (إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي على الرفق مالا يعطي على الرفق مالا يعطي على العنف، ومالا يعطي على ما سواه)4؛ وذلك ليدل على كمال الأدب والاحترام، وأما إذا كان على الباب جرس، كما جرى العرف اليوم، فيقرع المستأذن بقرعة خفيفة، لطيفة تدل على لطفه، وكرم أخلاقه.

<sup>1</sup> ـ أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان، باب إذا قال من، فقال أنا؛ وأخرجه مسلم: كتاب الآداب، باب كراهة قول المستأذن أنا.

<sup>. 198</sup>مع لأحكام القرآن، ج $_6$ ، ص $_{18}$ ؛ وينظر: التحرير والتنوير، ج $_{18}$ . ص $_{18}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: أحكام القرآن لابن العربي، ج $_{3}$ ، ص $^{262}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ـ أخرجه البخاري: كتاب استتابة المرتدين، باب إذا عرض الذمي وغيره بسب النبي؛ وكتاب الدعوات، باب الدعاء على المشركين، وكتاب الاستئذان، باب كيف يرد على أهل الذمة السلام، وكتاب الأدب، باب الرفق في الأمر كله؛ وأخرجه مسلم: كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام، وكتاب البر والصلة، باب فضل الرفق.

الفصل الثالث: المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم \_

أن يتحول عند الاستئذان، ولا يقابل باب البيت، وذلك مظنة الإطلاع على ما في البيت عند فتح الباب، ف: ( إنما جعل الاستئذان من أجل البصر).

182

6 . أن يرجع إذا قال له رب المنزل ارجع، لقوله تبارك وتعالى: وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَارْجِعُواْ فَارْجِعُواْ هُو أَزْكَىٰ لَكُمْ [النور:27]، وعلى المستأذن أن لا يجد حرجاً، ولا غضاضة، لامتثاله أمر الله سبحانه في الرجوع، وعليه التماس العذر للآخرين، فلا غضاضة، ولا سوء ظن، بصاحب البيت؛ لأن للناس أعذارهم2.

7. ومن آدابه الدخول إلى البيوت من المدخل الطبيعي، المخصص لذلك، لقوله تعالى: وَأَتُوا ٱلبِّيُوتَ مِنْ أَبُو ٰبِهَا البقرة:189].

إن المحصلة النهائية من الاستئذان، تكمن في المحافظة على أعراض المسلمين، وفي الحديث: (إنما جعل الاستئذان من أجل البصر) 3؛ أي حتى لا ينظر إنسان عورة أخيه، أو حال لا يحب أن يراه عليها أحد من الناس؛ قال صاحب "الكشاف": «إنما شرع الاستئذان، لئلا يوقف على الأحوال، التي يطويها الناس في العادة عن غيرهم، ويتحفظون من اطلاع أحد عليها، ولم يشرع لئلا يطلع المرء على عورة، ولا تسبق عينه إلى ما لا يحل النظر إليه فقط» 4.

وهاته الحكمة، تحقق مبدأين هامين في حفظ العرض:

الأول: حماية الحرية الفردية وحرمة الشخص

ولهذا شرع الاستئذان داخل البيوت، وحث القرآن على ترسيخ هذا الأدب في أفراد البيت منذ الصغر؛ لأنه وإن كان من في البيت أسرة واحدة، إلا أنه لكل إنسان جانب

<sup>1 -</sup> أخرجه البخاري: كتاب الاستئذان، باب الاستئذان من أجل البصر؛ وأخرجه مسلم: كتاب الأدب، باب تحريم النظر في بيت غيره.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: الأهداف العامة في سورة الحجرات، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . تقدم تخریجه، بالهامش السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. الكشاف: ج<sub>3</sub>، ص70.

شخصى، لا يجوز الإطلاع عليه، ولذا فقد قال العلماء بالاستئذان على الأم، والأخت، بل وحتى الزوجة. 1

وعلى ما تقدم، فإن الإسلام أقر الحرية الشخصية للأفراد، وصان حرماتهم فجعل الاستئذان من الغرباء والأقرباء، فلا يدخل أحد على غيره مهما كان، إلا بإذن منه، وإن قيل ارجع، فليرجع، وهذا كمال الحرية.

#### الثاني: حفظ حرمة المسكن:

جعل الله المنازل ستراً لعورات أهلها، وليست العورات عورات البدن فحسب، « وإنما تتضاف إليها عورات الطعام، وعورات اللباس... وعورات المشاعر، والحالات النفسية »2.

فلو افترض أن البيوت أماكن مباحة للجميع، يدخل إليها كل طارق، بلا سلام، ولا استئذان، لتكشفت هذه العورات، فراعى القرآن هذا الجانب في البيوت،فشرع الاستئذان لدخولها، حتى تتحقق حرمتها، وتكون لباساً، وستراً لأهلها، كالثياب التي على البدن، «فقد جمع القرآن بين اللباسين، في قوله تعالى: وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَّا خَلَق طِلَلاً وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَكُنناً وَجَعَلَ لَكُم مَرَابِيلَ تَقِيكُم ٱلْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُم الله النحل: 18]، فكل منهما وقاية من الأذى الذي يكون سموماً مؤذياً، كالحر، والشمس والبرد، وما يكون من بنى آدم، من النظر بالعين واليد وغير ذلك» 3

هذه الحرمة، أقرتها القوانين الدولية في الأمم المتحضرة، فجعلت اقتحام البيوت بغير إذن، من الشنائع، ولا يصح إلا بإذن السلطة القضائية، عند الحاجة الضرورية، وبحضورها الرسمي4.

<sup>.</sup> ينظر: المقدمات الممهدات، ج $_{3}$  ص $_{44}$ ؛ تفسير ابن كثير، ج $_{4}$  ،  $_{4}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . في ظلال القرآن: ج<sub>4</sub> ، ص2508.

 $<sup>^{3}</sup>$ . تفسير سورة النور  $^{3}$  لابن تيمية، ص

<sup>4.</sup> ينظر: الإعلان العالمي لحقوق الإنسان، المادة 12؛ يراجع في الاتفاقيات الدولية الكبرى، ص11؛ وينظر: فتاوى الشيخ أحمد حماني، ج. الربيع ميمون، ط $_1$  ( الجزائر، قصر الكتاب، 2001م) ج $_6$ ،  $_6$ 

بل ذهب التشريع الإسلامي إلى أبعد من هذا، في صيانة حرمة المساكن، فقد جاء في الصحيحين عن رسول الله على: ( لو امرءاً اطلع عليك، بغير إذن، فحذفته مجصاة، ففقأت عينه، ما كان عليك من جناح)1.

وكأن جريمة الإطلاع على بيوت الأجانب، تعادل في عمقها، وما تسببه من ألم نفسي لأهلها، جرح الإنسان في بدنه، فحرية الفرد، وحرمة السكن، مبدأين أساسيين، ابتغاهما الشرع من الاستئذان، وهما خادمان لأحد وجهي النسل، وهو العرض.

## المطلب الثالث: الإرضاع والعدة

# الفرع الأول: الإرضاع

سوف يكون التطرق لهذا التشريع، بشكل يختلف عما عليه كثير من المصنفات الفقهية، التي تركز على أحكام الإرضاع، وأثاره المتعلقة بالنكاح؛ ويكون ذلك، بالاقتصار على إظهار الجانب الوقائي فيه، بالنسبة للنسل، انطلاقا من النصوص القرآنية، ومن أهم تلك النصوص:

\* قول الله تعالى: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لَهِ لَمَنْ أُرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ وَعَلَى ٱلْمُولُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَةُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةُ وَعِلَى ٱلْمُولُودِ لَهُ رِزِقُهُنَّ وَكِسْوَةُنَّ بِٱلْمَعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا لَا تُضَارَّ وَالِدَةُ وَاللهِ عِلَا مَوْلُودٌ لَهُ مُ بِوَلَدِهِ عَلَى ٱلْمُوارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَن تَرَاضٍ مِنْهُما وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا مَنْهُمُ اللهَ وَاعْلَمُواْ أَنْ ٱللّهَ مَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: 233]. سَلَمْتُم مَا ءَاتَيْتُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَاتَقُواْ ٱللّهَ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللّهَ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: 233]. \*وفي سورة الطلاق: ﴿فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم مِعَمُوفٍ وَإِن تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ وَالطلاق: ﴿فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُم مِعَمُوفٍ وَإِن

\*وفي سورة القصص: ﴿ وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّرِ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيهِ ۖ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمِّ وَلَا تَخَافِي وَلَا تَحَزَنِيَ ۗ إِنَّا رَآدُّوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾[7].

\_\_\_

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الديات، باب من أخذ حقه أو اقتص دون السلطان، وباب من اطلع ببيت قوم ففقئوا عينه فلا دية له؛ وأخرجه مسلم: كتاب الآداب، باب تحريم النظر في بيت غيره.

وفي موضع آخر من نفس السورة: ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَدُّلُكُمْ عَلَى السورة: ﴿ وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ فَقَالَتْ هَلَ أَدُّلُكُمْ عَلَى السورة: ﴿ وَهُمْ لَهُ لَهُ لَهُ لَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا

فإن أهم ما يستفاد من الآيات المتقدمة:

- 1- أن الإرضاع ضرورة من ضرورات الطفل بعد الولادة.
- 2- أن لبن الأمهات هو الأمثل لأطفالهن؛ لأن الخطاب في الآية، توجه للوالدات، سواءً كن مطلقات، أو حال قيام الزوجية.
- 3- يجب الاسترضاع على الوالد، أو الورثة من بعده، حال تخلف أم الطفل، ولو باستئجار الظئر، كما في آية البقرة.

وبالرغم من أن إرضاع الوالدة لولدها، فطرة جبلت عليها كل أم، لما جعل الله في قلبها من الحنان، والعطف، بل هي سنة كونية لدى جميع الحيوانات الثديية، إلا أن هذا لم يكف، بل زاد الشارع بالتنصيص على الأمر به، ومعلوم أن من سنن التشريع، أن لا يؤكد الطلب فيما يوافق الحظوظ، كالأكل والشرب، اتكالاً على الجبلة<sup>1</sup>.

هذا هو الأصل، إلا أنه قد تغلب نوازع العداوة، والبغضاء، فتنحرف تلك الفطرة، فجاء التأكيد عليه بقوله تعالى: ﴿وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أُولَىدَهُنَ ... ﴾ [البقرة: 233].

ويتفق المفسرون على أن الجملة ظاهرها الخبر، وحقيقتها الأمر، واختلفوا في مقتضى الأمر، هل هو للوجوب أم الندب؟2.

فمذهب مالك، أن الإرضاع واجب على الأم، حال قيام الزوجية، واستثنيت الشريفة بالعرف، وأما المطلقة طلاق بينونة، فلا إرضاع يجب عليها، و يجب الاسترضاع على الزوج، إلا أن تشاء هي إرضاعه، فهي أحق، ولها أجرة المثل.

ومذهب الجمهور، أنه مندوب إليها، إلا إذا لم يقبل الرضيع غيرها، فيتوجب عليها، وإنما ندب لها الإرضاع، لأن لبن الأم أصلح للطفل<sup>3</sup>.

2. ينظر: أحكام القرآن للجصاص، ج1 ، ص403.

د ينظر: الموافقات، ج $_2$ ، ص $_180$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_{10}$ ، ص $^{7274}$ 

وتوفيقا بين الرأيين، يمكن القول، أن الإرضاع في ذاته، حق للطفل، وواجب على والديه، بدلالة الآية، أمَّا تعين أمه مرضعًا حال الزوجية، أو بعدها، فهو مندوب لها، لأن ضرورة الطفل في الإرضاع، وليست في لبن أمه بالخصوص.

هذا مع اتفاق المالكية والجمهور، أنه يجب على الأم الإرضاع، إذا لم يقبل الرضيع غيرها أ، إذ المعتبر والمقدم، هو مصلحة الطفل.

وبعد بيان حكم الإرضاع، والاختلاف فيه، لابد من التأكيد، على أن الأصل في الإرضاع، أنه وظيفة من وظائف الأمومة، بغض النظر عن كونه حق لها، أو عليها؛ فالله سبحانه وتعالى، جعل اللبن في ثدي المرأة، لكن لماذا جعله في الأم خاصة؟، ولماذا لم ينزله قبل الوضع؟، ولماذا ينزل يوم وضع الوليد بالتحديد؟، أليس ذلك لأجل وظيفة ما؟، وما هي تلك الوظيفة، إن لم تكن إرضاع ولدها على وجه الخصوص؟!، كل هذه التساؤلات، تؤكد أن لبن الأم، رزق يرسله الله للرضيع، يتم حفظه عند آمن الناس عليه، وأرحمهم به، وهي الأم.

« [فلما] توجهت أرادة الله، إلى إبقاء نوع الإنسان بالتناسل، وجرى بذلك قضاؤه، وكان الولد لا يعيش في العادة، إلا بتعاون من الوالد والوالدة، وذلك أمر جبلي خلق الناس عليه .....وجب أن يبحث الشرع عن ذلك، ويوزع عليهما ما يتيسر ويتأتى منهما.....والمتيسر من الوالدة، أن ترضع وتحضن، فيجب عليها ذلك»<sup>2</sup>.

وأما مدة الإرضاع، فهي حولان؛ أي سنتان كما نصت الآية، ولا مانع من جعله أقل من ذلك، حسبما يرى الوالدان من المصلحة، فتحديد الحولين ليس حتما، فإنه يجوز الفطام قبل ذلك، ولكنه حدد لقطع التتازع بين الزوجين، في مدة الرضاع<sup>3</sup>.

ومن الحِكم الإلهية، في كون الإرضاع واجب في المرحلة الأولى، من حياة الطفل؛ أن اللبن فيها، يُعَّدُ الغذاء الأساسي، الذي يعتمد عليه في نموه، وإلى هذا يشير النبي

<sup>1.</sup> ينظر: الشرح الصغير، ج<sub>2</sub>، ص218.

<sup>2.</sup> حجة الله البالغة: ولى الله الدهلوي، ط2 (لبنان،دار إحياء العلوم،1992م) ج2، ص387.

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: جامع الأحكام الفقهية للإمام القرطبي من تفسيره: فريد عبد العزيز الجندي، d1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 1994م)، ج $_{6}$ ، ص $_{6}$  التفسير المنير: وهبة الزحيلي، d1 (سورية، لبنان، دار الفكر، دار الفكر المعاصر، 1998م) ج $_{6}$ ، ص $_{6}$ 

الكريم بقوله: ( فإنما الرضاعة من الجاعة) 1؛ أي في الحال الذي يسد اللبن فيها جوعته، ويكتفى به في غذائه².

على أن الحكمة العامة من الإرضاع، هي تأمين الصحة النفسية والبدنية للنسل الإنساني، حتى يكون قوياً معافى.

فجاء الأمر الإلهي بإرضاع الأمهات أولادهن، على مقتضى الفطرة، فأفضل لبن للولد لبن أمه، وهو الملائم له، كونه منفصلا عنها، فلبنها يؤثر في جسم الطفل ويكسبه مناعة ضد الأمراض كما يؤكده الأطباء³، ولبن المرضع يؤثر في جسم الطفل، كما يؤثر في أخلاقه وسجاياه؛ لأن الأم إذ ترضع ولدها، لا ترضعه لبنها فحسب، وإنما ترضعه العطف، والرحمة، والحنان، فينشأ محبا للخير، مجبولا على الرقة والرحمة، على عكس الذين يحرمون عطف أمهاتهم، يكونون غالبا معقدين، وتفتعل في نفوسهم نوازع الشر والقسوة⁴.

ومن ثمة، فإنه في حال فقدان الأم، يتوجب على الوالد حين يسترضع لولده، أن يجتهد في انتقاء المرضعة، فيتجنب المريضة، والسيئة الخلق، ولتجنب مرض الرضيع هم الرسول  $\frac{1}{2}$  أن ينهى عن الغيلة أن أم اشتهر أنها تضر بالولد، ثم رجع، حين تحقق عنده عدم الضرر لدى بعض الناس أ.

فالإرضاع تدبير وقائي، شرع للحفاظ على الصحة البدنية والنفسية للنسل، وهو ما ينطوي على تشريع وقائي عظيم، يحفظ النسل على أكمل وجه.

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب الشهادات على الأنساب والرضاع، وكتاب النكاح، باب من قال لارضاع بعد الحولين؛ وأخرجه مسلم: كتاب الرضاع،باب إنما الرضاعة من المجاعة.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: أحكام القرآن للجصاص، ج $_{1}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> ينظر: الطب الوقائي في القرآن الكريم، ص188 وما بعدها.

<sup>4.</sup> ينظر: التفسير المنير، ج<sub>1</sub>، ص ص 330/329؛ قبس من نور القرآن: الصابوني، ط1((د.م)، دار الجيل، 2001م)، ج<sub>1</sub>، ص 74.

<sup>5.</sup> الغيلة: من الغيل، وإنما ذُكِر ضميرها، لأنها بمعناه؛ وهو أن تجامع المرأة وهي مرضع، ومنه أغال الرجل وأغيل، والولد مُغال، ومُغْيَل؛ ينظر: الفائق في غريب الحديث: الزمخشري، ج3، ص83.

 $<sup>^{6}</sup>$ . أخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب جواز الغيلة.

الفرع الثاني: العدة.

العدة يراد بها، المدة التي تنتظر فيها المرأة، وتمتنع عن التزويج، بعد وفاة زوجها، أوفراقه لها أ، وهي واجبة على المرأة متى توفر سببها؛ ثبتت مشروعيتها ووجوبها، بالكتاب، والسنة، والإجماع، أما الكتاب: فقوله تعالى في عدة المطلقات: ﴿وَٱلْمُطَلَّقَتُ يُرَبَّصَ لَ النَّهُ قُرُوء ﴾ [البقرة: 228].

وفي عدة الوفاة: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُو ٰجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشَّهُرٍ وَعَشَّرًا ﴾ [البقرة:234].

ومن السنة: قوله ﷺ: ( لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر، تحد على ميت، فوق ثلاث، إلا على زوج، أربعة أشهر وعشرا )2.

وأمر النبي على فاطمة بنت قيس، أن تعتد عند ابن أم مكتوم 3.

ودلالة النصوص صريحة في الوجوب.

وأما الإجماع: فقد أجمعت الأمة على مشروعيتها ووجوبها 4، وتجب العدة عند الفرقة بين الزوجين، سواءً بطلاق، أو وفاة، أو فسخ، أو لعان، أو خلع.

وقد تولى الشارع تنظيمها، وضبط تفاصيلها، ولم يتركها للاجتهاد، فإنه بالتدبر في آيات العدة الواردة في القرآن، يتبين للقارئ في وضوح، أنواعها، ومدة كل معتدة، ومن أنواع العدة مايلى:

نظر: الفتح الرباني: البناني، ط1 (لبنان،دار الكتب العلمية،2002م) ج4،4، شرح سنن النسائي: السيوطي، 7، 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. أخرجه البخاري: كتاب الحيض، باب الطيب للمرأة عند غسلها من المحيض، وكتاب الجنائز، باب إحداد المرأة على غير زوجها، وكتاب الطلاق، باب تحد المتوفى عنها زوجها أربعة أشهر وعشرا، وباب القسط للحادة عند الطهر، وباب والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجاً؛ وأخرجه مسلم: كتاب الطلاق، باب وجوب الإحداد في عدة الوفاة.

 $<sup>^{4}</sup>$ . ينظر: المقدمات الممهدات، ج $_{1}$ ، ص $^{507}$ 

1- عدة غير المدخول بها: تعتد عدة الوفاة، أربعة أشهر وعشرا، لعموم الآية، ولا عدة عليها من طلاق، لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا نَكَحۡتُمُ ٱلْمُؤۡمِنَتِ عدة عليها من طلاق، لقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا نَكَحۡتُمُ ٱلْمُؤۡمِنَتِ عُدةً عَلَيْهِنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ بَّ فَمَا لَكُمۡ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعۡتَدُّونَهَا لَهُ فَمَا لَكُمۡ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعۡتَدُّونَهَا فَمَتَعُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ فَ فَمَا لَكُمۡ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعۡتَدُّونَهَا فَمَا فَمَتِعُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ فَي اللهِ الأحزاب:49].

## 2- عدة المخول بها، وهي أنواع:

أ - عدة التي تحيض: ثلاثة قروء من الطلاق، لقوله تعالى: ﴿وَٱلْمُطَلَّقَاتَ يَتَرَبَّصَ لَ بِأَنفُسِهِ لَ تَلَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [البقرة: 228]، واختلف في معنى القرء، أهو للطهر أم للحيض؛ وأما عدة الوفاة فهي كسابقتها.

ب- عدة غير الحائض: أما لكبر سنها، أولصغرها، فعدتها ثلاثة أشهر من الطلاق، لقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّتِي يَبِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُم ٓ إِنِ ٱرْتَبَتُم َ لَطَلاق، ثَوْلَه تعالى: ﴿ وَٱلَّتِي يَبِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُم ٓ إِنِ ٱرْتَبَتُم َ فَعِدَّ أَنْ ثَلَثَةُ أَشَهُرٍ وَٱلَّتِي لَمْ يَحِضَنَ ۚ ﴾ [الطلاق:4]، وفي الوفاة، أربعة أشهر وعشرا.

ج- عدة الحامل: فهي بوضع حملها، سواءً من طلاق، أو وفاة، لقول الله تعالى: ﴿ وَأُولَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ [الطلاق:4].

ومن هذا التفصيل، يُدرك أن تشريع العدة، لا يقبل التعديل ولا التغيير، من أي إنسان، كائن من كان، فالتعقيبات التي تلي أحكام العدة في القرآن، تؤكد هذا، يقول تعالى عقب آيات البقرة: ﴿ تِلَكَ حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ۚ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّهِ وَاللّهُ فَأُولَتِهِكَ هُمُ الظّهِونَ ﴾ [البقرة:229]، ويقول أيضا: ﴿ وَلَا يَحِلُ هُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ ٱللّهُ فِي الظّهِونَ ﴾ [البقرة:228]، وعقب آيات سورة الطلاق: ﴿ وَلَا يَحُلُ مُدُودُ ٱللّهِ وَٱلۡيَوْمِ ٱلْاَ خِرِ ۚ ﴾ [البقرة:228]، وعقب آيات سورة الطلاق: ﴿ وَتِلّكَ حُدُودُ ٱللّهِ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ ﴾ [الطلاق:1].

إن هذا التشريع جاء لتحقيق معان عدة، تختلف باختلاف أنواعها، ولعل أهم نوع يتضح فيه مراعاة النسل بالدرجة الأولى، هو عدة الحائض، سواءً من طلاق أو وفاة، وكذا الحامل؛ حيث اعتبر المفسرون والفقهاء، أن الحكمة الأولى من فرض هذا النوع

من العدة، هي: « لاستبراء الرحم، وتعرف براءتها عن الشغل بالولد، لأنها لولم تجب. [أي العدة]. ويحتمل أنها حملت من الزوج الأول، فتتزوج بزوج آخر، وهي حامل من الأول، فيطأها الثاني، فيصير ساقيا ماءه، زرع غيره...وكذلك إذا جاءت بولد، يشتبه النسب، فلا يحصل المقصود أيضا، لعدم المربى »1.

وقال فيها ولي الله الدهلوي $^2$ : « اعلم أن العدة كانت من المشهورات المسلمة في الجاهلية، وكانت مما لا يكادون يتركونه، وكان فيها مصالح كثيرة، منها براءة رحمها من مائه، لئلا تختلط الأنساب، فإن النسب أحد ما يتشاح به، ويطلبه العقلاء، وهو من خواص نوع الإنسان، ومما امتاز به عن سائر الحيوان  $^3$ .

ولا تقتصر الحكمة من هذه العدة، على ما تقدم فحسب، بل أن هناك حكما أخرى منها ما ورد في قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ ۚ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَقَدَ ظَلَمَ نَفْسَهُ أَلَا تَدَرِى لَعَلّ ٱللّهَ تُحُدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أُمْرًا ﴾ [الطلاق:1]؛ أي ما يحدثه الله من أمر بعد الطلاق، من تقليب القلوب من بغض إلى محبة، ومنها أيضا إظهار التفجع على الزوج، ومنها التنويه بفخامة أمر النكاح، وغيرها من الحكم 4.

وفي السنة النبوية، تشريع شبيه بالعدة، ويتفق معها في حفظ الأنساب، وهو ما يعرف بالاستبراء وهو: تربص الأمة الرقيقة، مدة بسبب ملك اليمين حدوثاً أو زوالا،

1. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: الكاساني، ط2(لبنان، دار الكتاب العربي، 1982م)، ج3، ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. ولي الله الدهلوي (1176.1110هـ ، 1762.1699م): هو أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي، الدهلوي، الهندي، فقيه حنفي، من كتبه: "الفوز الكبير في أصول التفسير"، و "حجة الله البالغة"؛ ينظر كشف الظنون، ج6، ص500؛ موسوعة مصطلحات أبجد العلوم: محمد صديق القنوجي، ط1 (لبنان، مكتبة لبنان ناشرون، 2001م) ص1165.

<sup>3 .</sup> حجة الله البالغة، ج2، ص377.

<sup>4.</sup> ينظر: التحرير والتنوير، ج $_{28}$ ؛ أحكام القرآن للجصاص، ج $_{1}$ ، ص $_{18}$ ؛ صيانة العرض والنسب في القرآن والسنة، ص $_{28}$ .

أو بشبهة، أو تربص المزني بها لمعرفة براءة الرحم أو للتعبد $^1$ ، وهو أيضا واجب بالاتفاق منعا لاختلاط النسب $^2$ .

وعليه فالعدة تمنع كل ما يتسبب في اختلال النسل، مهما كان منشأه، نكاحا شرعيا، أو ملك يمين، أو زنيً محرماً.

يقول ابن رشد في المقدمات: « والعدة أوجبها الله، وأمر بها حفظا للأنساب » وبحفظ الأنساب يحفظ النسل.

فهذه جملة من أسباب الصيانة، التي جاء بها القرآن في سبيل حفظ النسل، بأوجهه الثلاث (النوع، العرض، النسب)، وقد تنوعت بين الآداب الأخلاقية، والأحكام العملية، وبمعالجتها يخلص البحث للنتائج التالية:

- 1- أن الفقهاء يفرقون بين نوعين من العورة، هما عورة الصلاة، وعورة النظر.
- 2- أن أهم أنواع ستر العورة التي ركز عليها القرآن، هي عورة النظر، لأن الحد الأدنى لستر عورة الصلاة، مما تطلبه العقول السليمة، وإن غاب الشرع، واختص عورة المرأة أمام الأجنبي، بتشريع أسماه بالحجاب.
- 3- أن الحجاب وإن اختلف الفقهاء في بعض حدوده، إلا أنه ليس لباسا فحسب، بل هو لباس، ينضاف إليه أدب، وخلق.
- 4- أن وجوب الستر يتلازم مع نظر العورات، ولكن لا تلازم بين وجوب الستر، ونظر الشهوات، إذ ليس كل ما أُمِرنا بغض البصر عنه، واجب الستر.
- 5- أن الفرق بين الاستئذان والاستئناس، فرق لفظي لغوي فقط، وليس فرقاً اصطلاحيا عملياً.
- 6- أن حفظ الأنساب، أحد الحِكم التي لأجلها شرعت العدة، ولكنها ليست الحكمة الوحيدة، إذ لا يمنع من ترتب حِكمة عن تشريع أن لا تكون له حكمة ثانية وثالثة ورابعة.
- 7- أن الرضاع حق من حقوق الوليد، وعلى الأم أن لا تحرمه إياه، كونه منها، ولها حرية التصرف فيه؛ ذلك أنه ما جعل فيها إلا لأجل الطفل.

<sup>.</sup> ينظر: رد المحتار، ج $_{5}$ ، ص189؛ الفقه الإسلامي وأدلته، ج $_{9}$ ، ص7209.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: رد المحتار، ج $_{5}$ ، ص $^{264}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . المقدمات الممهدات، ج $_{1}$ ، ص $^{3}$ 

8- أن القرآن عندما شرَّع الزواج لإيجاد النسل الشرعي، شرع إلى جانب ذلك أسباب تؤمن تلك الشرعية، وهي الستر، والحجاب، والاستئذان، والعدة والإرضاع، وكلها أسباب وقائية تحول بين النسل والمضار التي تخل به.

# المبحث الثالث: تحريم ما ينافي تحصيل النسل

بعد التعرض في المبحث الأول لتشريع أسباب وجود النسل، وفي المبحث الثاني لأسباب صيانته ، كتدابير وقائية انتهجها القرآن في حفظ النسل، فإنه من تمام الوقاية، أن ينهى القرآن عن كل ما ينافي تحصيله عاجلاً أم آجلاً، قبل وجوده أو بعده، وعلى هذا الأساس انقسمت مادة المبحث إلى ثلاث مطالب:

- المطلب الأول: النهي عن الفواحش.
- المطلب الثاني: النهي عن قتل الأولاد والرهبانية.
  - المطلب الثالث: النهي عن التبني.

# المطلب الأول: النهي عن الفواحش

## الفرع الأول: النهي عن الزنا

قد تبين فيما سبق، أن نظام النكاح، هو الطريق الشرعي الوحيد، الذي ارتضاه الشارع لتحقيق النسل البشري.

« وأما نظام التسري، فهو شيء عارض على حياة البشرية، و لم يوجد إلا لمقتضيات غير مقصودة بالذات، لأجل النسل »1.

وهذا الكلام يقتضي، أن كل طريق موجد للنسل غير الزواج الشرعي، يعد محظوراً، و من أقدم تلك الطرق والعلاقات، التي عرفها المجتمع الإنساني، لتحقيق النسل بغير الزواج الشرعي، هي ما يعرف بالزنى وهو في اللغة يطلق على الضيق؛ فيقال زَناً عليه، إذا ضيق عليه، كما يطلق على التقلص، فيقال: زَناً الظل، يَزْناأ؛ بمعنى قلص وقصر، ودنا بعضه من بعضه، كما يطلق على الفجور فيقال زَنى<sup>2</sup>، مُزَانَاةً؛ أي فجر، وجمعها زُنَاةً.

<sup>2</sup>. الزنا يُمد ويقصر، والقصر لغة أهل الحجاز، وبه جاء الرسم العثماني، والمد لغة أهل نجد؛ ينظر: حاشية الدسوقي: الدسوقي، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 1996م) ج4، ص313.

<sup>.</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم، ص410.

<sup>3.</sup> ينظر: لسان العرب، ج 14 ، مادة (زنأ) ؛ القاموس المحيط، ج 1 ، مادة (زنى) ؛ مختار الصحاح مادة (زنى).

أما معناه في الاصطلاح فتفاوتت فيه عبارات الفقهاء حسب المذاهب، فقيل هو: «وطء مكلف مسلم، فرج آدمي، مطيق، لا ملك له، ولا شبهة، وإن دبرا  $^1$ .

وقيل: « هو إيلاج قدر الحشفة من الذكر، في فرج مشتهى طبعاً، لا شبهة فيه  $^2$ .

وجاء في المغنى: « الزانى من أتى الفاحشة، من قبل أو دبر  $^{3}$ .

وينبني على هذا التفاوت في تحديد المصطلح، اختلاف في مسائل عدة، منها: دخول اللواط في مفهوم الزنى، اعتبار الوطء في الدبر زنى، وطء غير الآدمي...وغيرها من المسائل.

ومع هذا الاختلاف، فقد استطاع ابن رشد أن يوجد قدرا مشتركا بين المذاهب، في تحديد معنى الزنا، فقال: « فأما الزنا، فهو كل وطء وقع على غير نكاح صحيح، ولا شبهة نكاح، ولا ملك يمين، وهذا متفق عليه بالجملة، من علماء الإسلام »4.

وبين المعنى اللغوي والاصطلاحي تقارب كبير، إلا أن بينهما عموما وخصوصا؛ بحيث يعم المعنى اللغوي كل ما يصدق عليه فجور، في حين يختص المعنى الاصطلاحي بحالات من الفجور، تستلزم حده؛ أي حد الزنى.

فإن كان الزنى نظيراً مضاداً للزواج الشرعي، فلا شك إذن في عدم مشروعيته، وأنه منهي عنه، ولذا فإنه لا خلاف بين العلماء في تحريمه، وأنه من الكبائر، وقد ثبتت حرمته بالكتاب، والسنة، والإجماع، « و نجد جميع الشرائع السماوية، مجمعة على تحريم الزنا، تحريما قاطعا على جميع الناس، وفي كل الأحوال  $^5$ ، والشواهد القرآنية، والنبوية، كثيرة في تحريمه.

وقد عبر عنه القرآن بأوصاف مناسبة، موحية بعظيم ضرره، ومنها وصفه:

\* بالفاحشة، فقال تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى ۗ إِنَّهُ كَانَ فَنحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء32]، وقال أيضا: ﴿ وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَنحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَٱسۡتَشۡمِدُواْ عَلَيْهِنَ

<sup>1.</sup> ينظر: حاشية الدسوقي، ج<sub>4</sub>، ص313.

<sup>2.</sup> ينظر: كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار، تقي الدين الحصمني، (د.ط)(لبنان، دار الكتب العلمية، 2001م)، ج $_2$ ، ص $_2$ 01.

<sup>3 .</sup> المغني: ج<sub>2</sub>، ص181.

 $<sup>^{4}</sup>$ . بداية المجتهد، ج $_{2}$ ، ص $^{355}$ .

<sup>.</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم، ص410.

أَرْبَعَةً مِّنكُم ﴿ النساء:15]؛ يقول ابن القيم: « فأخبر عن فحشه في نفسه، وهو القبح الذي تسامى قبحه، حتى استقر فحشه في العقول »1.

\* أيضا وصفه بالبغاء، فقال تعالى: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَاتِكُمْ عَلَى ٱلَّبِغَآءِ إِنَ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا لِتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ ﴾ [النور:39]؛ « ولا تكرهوا فتياتكم: إماءكم، على البغاء: أي الزنا »2.

والبغاء: مصدر، يقال: بغت المرأة، وهو مختص بزنا النساء، فلا يقال للرجل إذا زنى، أنه بغي 3.

\* وعبر عنه بالسفاح، أو المسافحة، وسمي الزنا سفاحا، لأنه كان بمنزلة الماء المسفوح، الذي لا يحبسه شيء 4.

والسفاح يطلق على الزنا المُجاهر به، دون الخفي منه، فقال تعالى: ﴿ مُحَصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلَا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ ﴾ [النساء:25].

وكلها صفات قبيحة، منفرة، من هذا الفعل.

ومن أساليب القرآن في معالجة الزنى، أنه حذر ورهب منه إلى حد كبير، لم تبلغه بعض المعاصى، التى يتبادر أنها أكبر منه، كالقتل مثلا، ويتجلى هذا فيما يلى:

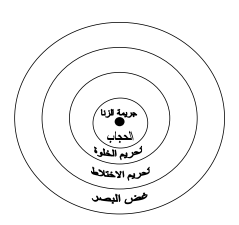
1. أن القرآن لم ينه عن الزنى فحسب، بل نهى عن قربانه حتى، فقال: ﴿وَلا تَقُرَبُواْ الْرِنَى فَعَالَ: ﴿وَلا تَقُرَبُواْ الْرِنِى فَا الْرِيْنَ ﴾ [الإسراء:32]، وفي هذا التعبير تبدو الفلسفة الوقائية القرآنية جلية، حيث نهى عن قربان ما يوصل إلى الزنى، كالأمور التي تم التطرق إليها في المبحث السابق، ومنها الاختلاط، التبرج، الخلوة، الخضوع بالقول، وإطلاق النظر ...فإن تحريمها يعد سياجا واقيًا من الوقوع في الزنى، ولمزيد من التوضيح ينقل الرسم الآتى، الذي أورده خليل بن عبد الله الحدري في كتابه.

. تفسير الثعلبي: الثعلبي، ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2004م)  $_{7}$ ،  $_{2}$ . تفسير الثعلبي: الثعلبي، ط1

<sup>1.</sup> الداء والدواء، 179.

<sup>3.</sup> ينظر: تفسير النسفي، ج<sub>3</sub>، ص144.

 $<sup>^{4}</sup>$ . ينظر: فتح القدير، ج $_{1}$ ، ص574.



« إن الرسم التوضيحي السابق، يشير إلى نقطة في الوسط، هي فاحشة الزنا، والدوائر التي تحيط بها، هي تلك التشريعات التي جاء بها الإسلام، تحول بين العبد، وبين مقارفة هذه الفاحشة 1.

ومن المهم التعليق حول الرسم، بأن العلاقة بين الدوائر المرسومة، ليست علاقة سببية؛ بحيث كل دائرة تؤدي إلى الأخرى، وإنما توضعها على هذا النحو، باعتبار درجة إفضائها إلى الزنى، فالتشريعات الواقعة في الدوائر البعيدة، كغض البصر، أقل درجة في إفضائها إلى الزنا، من التي في الدوائر القريبة، كالحجاب، مما لو افترضنا غيابها.

2. اقترانه بالقتل، فقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ اللهَ القرقان: 68]. النَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ ﴾ [الفرقان: 68].

« ولما كانت الزنا من أمهات الجرائم، وكبار المعاصى، لما فيه من اختلاط الأنساب...وفي هذا هلاك الحرث، والنسل، فشاكل في معانيه، أو في أكثرها القتل  $^2$ ،

<sup>.</sup> التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها، ص662.

 $<sup>^{2}</sup>$ . أعلام الموقعين، ج<sub>2</sub>، ص120.

وقد جاء الزنى معطوفاً على قتل النفس، وهذا العطف يدل على اشتراك المعطوف والمعطوف عليه في الحكم، وفي درجة الخطورة.

آن الله قد توعد بالعذاب، على مجرد حب شيوعه بين المؤمنين، فقال: ﴿ إِن الله قد توعد بالعذاب، على مجرد حب شيوعه بين المؤمنين، فقال: ﴿ إِن الله الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ الله ع

والأمر ذاته في أحاديث المصطفى على، فقد نفى الإيمان عن مرتكب هاته الفاحشة، فقال: (لا يزني الزاني حين يزني، وهو مؤمن)<sup>2</sup>، وأخبر أن الزاني لا يكلمه الله يوم القيامة، ولا ينظر إليه<sup>3</sup>.

وأمام هذا التحذير والترهيب من هذا الفعل، بصريح الآيات والأحاديث، لم يعد هناك شك في وجود المفسدة فيه، فالشريعة لا تأمر بفعل إلا لوجود المصلحة فيه، ولا تنهى إلا لوجود المفسدة، ومفسدة الزنى، تعبر عن تلك الأوصاف اللازمة له، والتي لأجلها حرم؛ أي الحكمة من تحريمه.

وأما أوصاف المفسدة في الزنى فكثيرة، أعظمها منافاته لمقصد النسل، ولذا فإن كلمة العلماء لا تكاد تختلف، في كونه من أول أسباب فواته، « [فإن] المزاحمة على الأبضاع، تفضي إلى اختلاط الأنساب، المفضي إلى انقطاع التعهد من الآباء، المفضي إلى انقطاع النسل، وارتفاع النوع الإنساني، من الوجود »4.

إن النسل المشتبه فيه، يفقد من يرعاه، ويتحمل مسؤوليته، وفي هذا ضياعه وهلاكه، فلو تصورنا نسل أمة بكاملها من هذا القبيل، لآل بها الأمر إلى الخراب والانعدام؛ وهنا يشاكل الزنى القتل الذي قرنه به القرآن، إذ لو كان القتل مفوتاً لمقصد

 $<sup>^{1}</sup>$ . فتح القدير ، ص $^{1174}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> . تقدم تخریجه، ص82.

 $<sup>^{3}</sup>$ . أخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم إسبال الإزار والمن بالعطية.

 $<sup>^{4}</sup>$  . الجامع لأحكام القرآن، ج $_{10}$ ، ص $^{253}$ 

النفس، فإن الزنا يقضي على النسل، بالقضاء على القرابات، وانعدام التناصر، فتهلك النفوس لهلاك النسل.

ولئن كان الزنا يؤول بالنسل إلى العدم تدريجيا، فإنه ينافي كرامة الإنسان بطريق مباشر، « [وذلك] أنه إذا انفتح باب الزنى، فحينئذ لا يبقى لرجل اختصاص بامرأة، وكل رجل يمكنه التواثب على كل امرأة شاء وأراد، وحينئذ لا يبقى بين نوع الإنسان وسائر البهائم فرق في هذا الباب  $^1$ ؛ لأن ميزة الاختصاص هذه، هي الضمان لحفظ نسب النسل الناشئ بين المرأة والرجل، وبالميزة ذاتها، كُرّم الإنسان، وفُضل عن سائر المخلوقات.

والآن أصبحت علاقة الزنا بالنسل واضحة، فهي علاقة عكسية، خلاصتها أن الزنا جريمة مصادمة له: « وهي منافية لمصلحة نظام العالم في حفظ الأنساب، وحماية الفروج، وصيانة الحرمات »2.

ولا تقف مفسدة الزنى عند هذا الحد، بل تتعدى إلى مفاسد اجتماعية، وأخلاقية، وصحية مدمرة منها: تهديد الأسرة بالزوال، وانتشار أبناء السفاح، وإلغاء صلات الرحم، وانتشار الجرائم بشتى أنواعها، وكذا الأمراض العصية، كالزهري، والسيلان والسيدا وغيرها...3، فلدفع هذه المفاسد، ووقاية للنسل من الضياع، حرم الزنى، وشُرع ما يضمن الوقاية من الوقوع فيه أيضاً، كما تقدم، فلا عجب إذا أن يقترن بالقتل، فبحسب عظم المفسدة، يكون الاتساع، والتشدد في سد ذريعتها.

#### الفرع الثاني: النهي عن القذف

القذف في اللغة: فعل الرمي، كالقذف بالحجارة، والناقة القاذف، التي ترمي بنفسها أمام الإبل؛ وهذا رمي حسي، ومنه القذف بالفجور، والقرية القذوف؛ أي البعيدة كأنها مرمية، وهو رمي معنوي<sup>4</sup>.

 $<sup>^{1}</sup>$ . التفسير الكبير، ج $_{10}$ ، ص $^{232}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. الداء والدواء، ص179.

<sup>3.</sup> ينظر: تربية الأولاد في الإسلام: ناصح علوان، ط31 (مصر، دار السلام، 1997م) ص544؛ الفقه على المذاهب الأربعة، ص1311؛ الإسلام والجنس: فتحي يكن (د.ط) (الجزائر، شركة الشهاب، (د.ت)) ص43.

<sup>4.</sup> ينظر: لسان العرب، جو، مادة (قَذَفَ)؛ القاموس المحيط، جد، مادة (قَذَفَ).

واصطلاحاً: فهو: « نسبة آدمي مكلف غيره حراً، عفيفاً، مسلماً، بالغاً أو صغيرة تطيق الوطء، لزنى أو قطع نسب مسلم» 1.

ومن التعريف: فإن القذف يكون بالزنى، أو بنفي النسب، ولا فرق فيه بين الرجل والمرأة.

والقذف ثبتت حرمته بالكتاب، والسنة، والإجماع، فمن الكتاب، ما ورد في سورة النور، عقب آيات حد الزنا: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَا جَلِدُوهُمْ تَمَانِينَ جَلِّدَةً وَلَا تَقْبَلُواْ هُمْ شَهَادَةً أَبَدًا ۚ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾

[النور:4]، ووجه الدلالة من الآية، أن استحقاق الحد للرامي، وهو القاذف، واستحقاقه للإثم، دليل على تحريم فعله، وهو رمي المحصنات؛ أي المؤمنين والمؤمنات عامة، كما في غالب التفاسير<sup>2</sup>.

وأكد القرآن نهيه عن القذف في نفس السورة فقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الفَدِحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَخِرَة ﴾ [النور:23].

ثم قدم أنموذجاً لبيان شناعته وبشاعته، هذا الأنموذج، هو المعروف بحادثة الإفك، التي شغلت حيزاً كبيراً من سورة النور، وجاءت الحادثة مفصلة، في الحديث الذي أخرجه البخاري، ومسلم، وأصحاب السنن، وحاصله: أن عائشة رضي الله عنها، خرجت مع رسول الله في غزوة بني المصطلق، وأنها افتقدت عقداً لها، فخرجت من هودجها تلتمسه، وفي الوقت نفسه، كانت المعركة قد انتهت، فرحل الجيش، ورحًلوا معهم هودج عائشة، ظانين أنها في الهودج معهم، فلما رجعت عائشة، وجدت الجيش قد ارتحل، فأقامت في ذلك المكان، فمر بها صفوان بن معطل، وكان متأخراً عن الجيش، فأناخ راحلته وحملها عليها، فلما رأى ذلك أهل الإفك، قالوا ما قالوا، فبرأها الله مما قالوا، وهذا ملخص الحادثة، مع طولها وتشعبها قرقة المخص.

<sup>1.</sup> شرح حدود بن عرفة، ج<sub>2</sub>، ص642.

<sup>.</sup> ينظر: تفسير الثعلبي، ج4، ص347؛ فتح القدير، ص1169؛ تفسير النسفي، ج $_{6}$ ، ص $_{7}$ .

<sup>3.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الشهادات، باب إذا عدل رجل أحد، كتاب التفسير، تفسير سورة النور، كتاب المغازي: باب حديث الإفك، كتاب الإيمان، باب اليمين فيها لا يملك، وفي كتاب الاعتصام، وكتاب التوحيد؛ وأخرجه مسلم: كتاب التوبة، باب في حديث الإفك.

وأما علاقة القذف بمقصد النسل؛ فلأنه أولاً: مخل بأحد وجوه النسل، وهو العِرض، وذلك بتعريض كرامة الإنسان إلى القدح، والاحتقار، والمعرة، فتهتز بذلك مصداقية الأشخاص المقذوفين، وكفى بالمرء ذلاً، أن يرمى بأكبر الفواحش.

يقول يوسف العالم: « وفيه إلحاق العار بالناس، في أعز ما يملكونه، ولا بارك الله بعد العرض في المال  $^1$ ؛ والقذف ثانياً: مخل بالنسل من وجهه الآخر، حيث يفتح باب الشك في الخيانة الزوجية، التي تفضى للشك في النسب.

وهو أيضاً، طريق الى الزنى، فإن شيوع أخبار الفواحش، سواءً كانت صدقا أو كذبا، يعد من السبل المؤدية إلى ارتكابها، « فإن مما يزع الناس عن المفاسد، تهيبهم وقوعها، وكراهتهم سوء سمعتها، وذلك مما يصرف تفكيرهم عن تذكرها، بل الإقدام عليها...فإذا انتشر بين الأمة الحديث بوقوع شيء من الفواحش، تذكرتها الخواطر، وخَفَ وقع خبرها عن الأسماع، فلا تلبث النفوس الخبيثة، أن تقدم على اقترافها »2.

إن النفوس السوية من عادتها، أن تنفر من القبيح في كل شيء، ولكنها بالتعود والتكرار، قد تتقبله، وتستحليه، وبالكيفية نفسها يكون القذف وسيلة إلى الزنى، والوسيلة تُعطى حكم المتوسل إليه.

هذا عن القذف بصفة عامة؛ إلا أنه يتفرع عنه نوع آخر، وهو قذف الزوج زوجته بالزنى، ولا يختلف هذا النوع عن القذف العام من حيث كونه قذفا بالزنى، إلا أن الفرق بينهما يظهر من الجانب العلاجي، حيث شُرع للأول الحد، والثاني شرع له ما يعرف باللعان بين الزوجين، وهو: « حلف الزوج على زنا زوجته، أو نفيه حملها اللازم له، وحلفها على تكذيبه، إن أوجب نكولها حدها، بحكم القاضى 3.

وصورة اللعان جاءت مفصلة في سورة النور، حيث قال عز وجل: ﴿وَٱلَّذِين يَرْمُونَ الْوَرِ وَصُورَة اللعان جاءت مفصلة في سورة النور، حيث قال عز وجل: ﴿وَٱلَّذِين يَرْمُونَ أَزُوا جَهُمْ وَلَمْ يَكُن هُمْ شُهَدَآءُ إِلَّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَاتٍ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ وَالْمَانَ وَاللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَندِبِينَ ﴿ وَيَدْرَوُا لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ وَيَدْرَوُا لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ وَيَدْرَوُا

<sup>.</sup> المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم، ص458.

 $<sup>^{2}</sup>$ . التحرير والتتوير، ج $_{18}$ ، ص $^{184}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . شرح حدود بن عرفة، ج $_{1}$ ، ص $^{3}$ 

فاللعان كما سبق وأن قيل، ما هو إلا وجه من وجوه القذف، له خصوصيته كونه بين الزوجين، كما أن علاجه استثني من دائرة الحدود، هذا الاستثناء للعان من القذف، يرجع لحكمة جليلة، وطيدة الصلة بحفظ النسل، يقول عنها ابن رشد: «لما أن الفراش موجبا للحوق النسب، كان بالناس ضرورة إلى طريق ينفونه، إذا تحققوا فساده، وتلك الطريق هي اللعان »1.

بمعنى أنه إذا كان الشرع قد جعل الزواج مقتضيا لإلحاق النسب، فإنه قد جعل سبيلا لمن تحقق عدم انتساب الولد من زوجته له، لدفعه عنه، وحفظ نسله من الاختلاط. فإن قيل: لماذا لم تعتبر ذات الحكمة في القذف العام، لحفظ الأنساب عامة، سواءً من الزوجة أو غيرها؟.

فيُجَابُ: لأن شبهة الكذب في قذف الأجانب، واردة وبقوة، للنيل من أعراض الناس، أما بين الزوجين فعلى العكس؛ « [فإن] في نفوس الأزواج، وازعاً يزعهم عن أن يرموا نساءهم بالفاحشة كذبا، وهو وازع التعيير من ذلك....وفي نفوسهم من الغيرة مالا يحتمل السكوت على ذلك، وكانوا في الجاهلية يقتلون على ذلك »2.

فرُوعي هذا الجانب حفاظا على الأنساب، وبذلك كان اللعان طريقا وقائيا لحفظ النسل.

 $<sup>^{1}</sup>$ . بداية المجتهد، ج $_{2}$ ، ص $^{93}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ . التحرير والتتوير، ج $_{18}$ ، ص 162.

#### الفرع الثالث: النهى عن اللواط.

اللواط من الفعل لاط؛ أي عمل عمل قوم لوط $^{1}$ .

وعمل قوم لوط، هو إتيان الرجل لرجل مثله شهوة دون النساء  $^2$ ، وأصل تسميته يعود إلى قوم لوط، وهم أول من فشا بينهم هذا الفعل وعوقبوا به، ويلاحظ أن بعض الكتاب يستعملون كلمة "صادومية"، للتعبير عن اللواط، وهذه الكلمة مشتقة كما يبدوا من اسم صدوم  $^3$ ، إحدى مدن قوم لوط، التى شاع فيها هذا الشذوذ الآثم  $^4$ .

واللواط يصنف في أنواع الشذوذ الجنسي، لهذا شنع القرآن الكريم على الحضارة الإنسانية في إحدى أُممها، عندما انحطت، وشاع بينها هذا الشذوذ، وذلك في آيات متعددة، تحكي قصة لوط مع قومه، بحيث كانت المشكلة الرئيسية في القصة، وتكررت بتكرر القصة في القرآن، فجاء في سورة الأعراف: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ مَّ أَتَأْتُونَ اللَّهِ مَن أَحَدِ مِّ لَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلُوطًا إِنَّ قَالَ لِقَوْمَهِ مَ اللَّهُ وَةً مِّن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ

« فأنكر الله تعالى عليهم أولاً، إتيان الفاحشة، ثم وبخهم بأنهم أول من عملها، ثم استأنف ببيان تلك الفاحشة، تأكيداً للإنكار السابق، وتشديداً للتوبيخ، بقوله: ﴿إِنَّكُم لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِّن دُونِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ » 5 [الأعراف:81].

كما بين أن ما حملهم على هذا الفعل، ليس إلا مجرد قضاء الشهوة، من غير الحاجات التي يميل لأجلها الذكر إلى الأنثى، من النسل، والرحمة، والمودة، وغيرها، فأشبهوا بذلك فعل البهائم.

<sup>1.</sup> ينظر: لسان العرب، ج7، مادة (لوط).

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: النهر الماد من البحر المحيط: أبو حيان الأندلسي، ط1 (لبنان، دار الجيل، 1995م) جه، ص $^{2}$ 333؛ الداء والدواء، ص $^{2}$ 35؛ المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم، ص $^{2}$ 35.

<sup>3.</sup> صدوم: وقد تكتب "سدوم"، هي سرمين، بلدة من أعمال حلب (سوريا) معروفة؛ ينظر: معجم البلدان: ياقوت الحموي، (د.ط)((د.م)، دار صادر، 1986م)، ج $_{3}$ ، ص $_{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. الإسلام والجنس، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. تفسير القاسمي، ج<sub>5</sub>، ص138.

وفي سورة العنكبوت يقول تعالى: ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٓ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّرَ لَلْعَلَمِينَ ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٓ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ وَتَقَطَعُونَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِّرَ لَلْعَلَمِينَ ﴾ [28/27].

« ولما كان هذا الفعل معهودا قبحه، ومركوزا في العقول فحشه، أتى معرفا بالألف واللام، (الفاحشة)، بخلاف الزنى فإنه قال فيه (إنه كان فاحشة)، فأتى به منكراً  $^1$ .

أي أن اللواط في قبحه، ونفور الأنفس منه، أشد من الزنى، فكان تحرينه مما لا خلاف بين العلماء، لأنه إسراف في الشهوات، ومجاوزة للفطرة المستقيمة.

أما المقصود الأول من تحريمه، فهو المحافظة على النسل ، « فإذا كان مطلق العلاقة بين الجنسين، يؤدي إلى الإنجاب، بما يحقق مقصد حفظ النسل، فإن الشريعة أكدت على تحقيق هذا المقصد، بأن جعلت المشروع، هو العلاقة بين فردين، من جنسين مختلفين، لأن هذا وحده المؤدي إلى الإنجاب؛ أما العلاقات الشاذة، وإن حققت المتعة الجنسية المنحرفة، فإنها لا تؤدي الإنجاب، وتلك سنة الله في خلقه، من الإنسان والحيوان، والنبات »2.

إن ضبط طرفي الاستمتاع في العلاقة الجنسية، بأن يكونا مختلفين، دليل قاطع على أن المتعة ليست الغاية، والمقصود، وإنما ما ينتج عنها، وهو النسل، واختلاف الجنسين، هو ما يضمن تحصيله؛ فلما اقتصر اللواط على المتعة، والشهوة، وأصبحت هي مقصده الأسمى، حرمت تلك العلاقة.

فإذا كان هذا موقف الإسلام من اللواط، فإنه في المجتمعات الغربية، ونتيجة للإباحية الجنسية، فقد انحطت تلك المجتمعات عن درجة الحيوانية، فضلا عن الإنسانية ، بدرجات كثيرة، حيث شاع فيها الزواج المثلي، وأصبح للشواذ هيئات تنادي بحقهم في الشذوذ، وتدعو إلى الاعتراف بزواجهم كالزواج الشرعي، فكان أن انعكس ذلك على هاته المجتمعات، بسلبيات خطيرة على الفرد، وعلى المجتمع، فظهرت الأمراض العصبية، والنفسية، وأمراض الشذوذ، كالزهري، والسيلان، والسيدا وغيرها؛ وأخطر من ذلك كله، انهيار نظام الزوجية، وتزعزع أركان الأسرة، فلم يعد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. النهر الماد، ج<sub>4</sub>، ص333.

<sup>2.</sup> نحو تفعيل مقاصد الشريعة، ص149.

للزواج الشرعي ضرورة اجتماعية، وأي ضرورة فيه، وقد أصبح الزواج المثلي، الذي يحقق المتعة، بعيدا عن مسؤوليات الأولاد، فنجم عن ذلك، قلة في المواليد، لدرجة أنها أصبحت مشكلة، يُبْحَث لها عن حل عندهم، وقد أنشأوا لمعالجة المشكلة، أجهزة لزيادة النسل.

فهذا مصير الغرب حين أباح الزواج المثلي، (اللواط)، هو مصير كل مجتمع يقر هذه الفاحشة بين أفراده.

# المطلب الثاني: النهي عن الرهبانية وقتل الأولاد

# الفرع الأول: النهي عن الرهبانية

جاء في التنزيل: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةً ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ رِضُوَانِ ٱللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ [الحديد:26].

الرهبانية: من الفعل رَهَبَ؛ بمعنى خاف، والرهب الخوف، والرهبانية على وزن فعلانية، وهي من الرهبان، كالرضوانية، من الرضوان 1.

أما معناها في الآية، ففيه ثلاثة أقوال:

« الأول: أنها رفض النساء،...الثاني: اتخاذ الصوامع للعزلة،...الثالث: سياحتهم  $^2$ .

ومن الأقوال الثلاثة، يظهر أن الرهبانية بمعناها الواسع، هي المبالغة في العبادة، والتبتل، بالانقطاع لها، واعتزال الناس، وترك جميع الشواغل الدنيوية، بما في ذلك ترك الزواج، وإنجاب الأولاد، تقربا شه.

ووجه دلالة الآية، على النهي، يتجلي في كونها بدعة، ابتدعها النصارى في دينهم، وليست تشريع رباني، وأنهم لم يراعوا ما ألزموا به أنفسهم.

قال ابن كثير في تفسير الآية: « أنها ذم لهم من وجهين:أحدهما: في الابتداع في دين الله مالم يأمر به الله، والثاني: في عدم قيامهم بما التزموه، مما زعموا أنه قربة يقربهم إليه عز وجل  $^{8}$ ، وذمها يقتضى النهى عنها.

<sup>1.</sup> ينظر: مختار الصحاح، مادة (رَهَبَ)؛ أحكام القرآن لابن العربي، جه، ص133.

<sup>.</sup> أحكام القرآن لابن العربي، ج $_4$ ، ص $_3$ 3.

 $<sup>^{3}</sup>$ . تقسیر ابن کثیر، ج $_{6}$ ، ص $^{3}$ 

وفي الحديث الشريف، (أنه رد رسول الله الله على عثمان بن مظعون التبتل) ، وهو الانقطاع للعبادة، وترك النكاح.

وبمراجعة تاريخ الرهبانية وانتشارها، يتبين أنها عادة، لا سند لها في الكتاب المقدس، ولا في تعاليم المسيح عليه السلام، « بل العكس، فإن روح الكتاب، وفحواه يضاد كل دعوى، مبنية على العيشة المنفردة، المقرونة بالتقشفات »2.

ومع هذا، فإن ميل المسيحيين إليها، قد بدا في أواخر الجيل الثاني، وأوائل الجيل الثالث، فانتشرت في المعمورة، ووصلت مصر في الجيل الرابع، ثم امتدت من مصر إلى فلسطين وسورية، وإلى أكثر الجهات، حتى صار الاعتقاد السائد، أن رسم المسيحية الكاملة، لا يوجد إلا في المعيشة الضيقة، الانفرادية والتقشفية؛ ويرى بعض الباحثين، أنها عادة سرت للمسيحيين من الهنود الوثنيين؛ فإن لهم أنواعا كثيرة من العبادات، تأمر بالبتولية، والامتناع عن أكل اللحم، فانتشر الرهبان، وكثر عددهم كثرة هائلة، مما دعى بالكثير من الملوك، إلى إصدار أوامر بمنعها، إلا أنها لم تفلح<sup>3</sup>.

فتاريخها، يوضح بأنها نشأت عن مغالاة وتشدد في التعبد، وكأنها النظير المقابل لجريمة اللواط، التي تقدم الحديث عنها؛ فإذا كان اللواط نتيجة إسراف، ومجاوزة الحد في اتباع الهوى والشهوات، فإن الرهبانية، كانت نتيجة الإسراف، ومجاوزة الحد في التعبد.

على أن المتأمل لحقيقة الرهبانية، ومقتضياتها، يُدرك بداهة علة نهي القرآن عنها، كما يدرك أيضا الجانب الوقائي، المتعلق بالنسل، من خلال هذا النهي؛ ذلك أن الرهبانية منافية لتحصيل النسل من جانبين:

أولاً: أنها تخالف الطبيعة البشرية، والفطرة التي فطر عليها الناس، حيث جبل الإنسان على ميله للاجتماع، فهو كما قيل: "اجتماعي بطبعه"، كما جبلت فيه الغريزة الجنسية، التي تقضي بميل كلا الجنسين للآخر، وإذا كانت هذه الأخيرة فطرة فيه، كفطرة الأكل والشرب، والخوف، فلا بد لها من تصريف، وإلا فإنها حين تكبت، تجر الفرد والمجتمع

-

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب النكاح، باب ما يكره من التبتل والخصاء؛ وأخرجه مسلم: كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه.

 $<sup>^{2}</sup>$ . تفسير القاسمي، ج $_{9}$ ، ص $^{158}$ .

<sup>3.</sup> ينظر: المرجع نفسه، الموضع نفسه.

إلى ويلات كثيرة، من العقد النفسية، والأمراض العصبية، وانتشار الفواحش، التي تبينت منافاتها للنسل فيما تقدم.

« ولذلك ترى كثيرين من الأساقفة، والقسوس والشمامسة، لا بل الباباوات، المدعين بالعصمة، قد تكردسوا في هوة الزنا، لعدم تحصنهم بالزواج الشرعي، هذا وإن ذات النذر، بالامتناع عن الزواج، هو غير عادل، لتضمنه سلب حقوق الطبيعة» 1.

إن هذه الغريزة من أقوى الطاقات في الإنسان، ولا محيد عن صرفها، فإذا لم تصرف بالطريق الشرعي، وهوالزواج؛ صرفت بطريق الفواحش والرذائل، فتلك سنة الله في خلقه، ولن تجد لسنة الله تبديلاً.

وقد يشعر بعض الأفراد من الجنسين، بضعف الدافع الجنسي لديهم، مما يدفعهم إلى الإعراض عن الزواج، وهو ما يعبر عنه الفقهاء بقولهم: "من لا يخشى العنت" ؛ أي أن الدافع الجنسي لديه ضعيف، لا يُلجئه إلى ارتكاب الفاحشة؛ ومع هذا فإن إعراضه يعد خطأ في نظر الإسلام، لأن رسالة الزواج ليست أمراً فرديا فحسب، بل هي أمر اجتماعي أيضاً؛ ذلك أن الخالق جعل لكل من أحد الجنسين، مقابلا له من الجنس الآخر، فلو استطاع أحدهما الحياة بدون الزواج، قد لا يستطيع الآخر، فبإعراضه يسبب حرمان الآخر، وقد يسبب وقوعه في الحرام<sup>2</sup>.

هذا الحرام الذي يقع فيه الطرف الآخر، يعد أحد مفوتات النسل، كما تقدم؛ وأيضاً إن امتناع الأفراد عن الزواج، بحجة ضعف الدافع الجنسي لديهم، يُفقد الأمة نسلاً وذراري كثيرة، كانت ستوجد بسبهم، وهذا هو الجانب الثاني، الذي تنافي به الرهبانية تحصيل النسل.

« وكأن الراهب حين ينذر على نفسه مقاومة أمر الله، ويُعدم وجود ألوف، ربما كانت تتولد من ذريته، فكأنما قد قتلها 3.

وقصارى القول في الرهبانية، أنها سبباً في انقطاع النسل بذاتها، لأنها تعدم طريق وجوده، فلا يوجد أصلاً، كما أنها وسيلة إلى ما يُعدمه، فهي كما توضح أحد

<sup>1.</sup> تفسير: القاسمي، جو، ص158.

 $<sup>^{2}</sup>$ . ينظر: نظام الإسلام، ص ص $^{209}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . تفسير القاسمي، مج $_{9}$ ، ص $^{3}$ 

الدوافع، التي تؤدي بصاحبها إلى ارتكاب الفواحش، وبذلك فإنه من تمام السبل الوقائية، تحريم هذه البدعة، التي ما أنزل الله بها من سلطان.

## الفرع الثاني: النهي عن قتل الأولاد

في القرآن الكريم نصوص عديدة، صريحة بمنطوقها، على النهي عن قتل الأولاد، منها، قوله تعالى المنوسِ خَشْيَة إِملَت خُنُ نَرَزُقُهُم منها، قوله تعالى في سورة الإسراء: ﴿وَلَا تَقْتُلُوۤا أُولَادَكُم خَشْيَة إِملَت خُنُ نَرَزُقُهُم وَإِيّاكُر ۚ إِنَّ قَتْلَهُم حَانَ خِطْاً كَبِيرًا ﴾ [31].

وقول قَتَلَ أُولَكِهِمَ وَكَذَ لِكَ زَيْنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتَلَ أُولَكِهِمَ شُرَكَآوُهُم ﴿ وَكَا يَقْتُلُنَ أُولَكِهِم اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ

ومن النصوص النبوية، قوله ﷺ: (إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات، ووأد البنات، ومنع وهات، وكره لكم قيل وقال، وكثرة السؤال، وإضاعة المال)1.

« ووأد البنات، بسكون الهمزة، هو دفن البنات بالحياة ، وكان أهل الجاهلية يفعلون ذلك، لكراهة فيهن...وإنما خص البنات بالذكر، لأنه الغالب من فعلهم، لأن الذكر مظنة القدرة على الاكتساب »2.

وذهب ابن عاشور في تفسيره، إلى أن المراد بالأولاد في جميع آيات القرآن، خصوص البنات؛ لأنهن اللاتي كانوا يقتلونهن وأداً، غير أنه عبَّر بلفظ الأولاد في الآيات، لأن البنت يقال لها ولد، حيث لم يعرف في تاريخ العرب في الجاهلية، قتل أولادهم، إلا بطريق وأد البنات، إلا ما ورد من نذر عبد المطلب<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> أخرجه البخاري: كتاب الاستقراض، باب ما ينهي عن إضاعة المال؛ وكتاب الأدب، باب عقوق الوالدين من الكبائر، وكتاب الرقاق، باب ما يكره من قيل وقال، وكتاب الاعتصام، باب ما يكره من كثرة السؤال؛ وأخرجه مسلم: كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غيرحاجة.

 $<sup>^{2}</sup>$ . فتح الباري، ج $_{10}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: التحرير والتتوير، مج $_{4}$ ، ص $^{100}$ .

ولكن ظاهرة قتل الأولاد، لم توجد عند العرب فحسب، بل سادت نُظما أخرى، غير عربية، كالنظم الاسبرطية<sup>1</sup>، وفي أثينا، وروما، وقد أقره فلاسفة اليونان، وعلى رأسهم أفلاطون، وأرسطو؛ بحيث لم يفرقوا في القتل بين الذكور والإناث<sup>2</sup>، فلا شك أن النهي القرآني يشملها، لأن لفظ الأولاد يعم الذكر والأنثى، وإن كان سبب نزولها عادة وأد البنات عند العرب آنذاك، إذ العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

ولا شك أن هناك أسباباً، ودوافع، وراء هذه العادة المخالفة للفطرة الإنسانية، في حب الإنسان لولده كيفما كان، وطول حضانته له؛ و تلخص هذه الدوافع والأسباب، فيما يلي: 1 – من أهم هاته الدوافع وأقواها، ما صرح به القرآن، وهو أنهم كانوا يقتلونهم لسبب اقتصادي، وهو خشية الفقر، وهو ما عبر عنه بالإملاق<sup>3</sup>، سواءً كانوا هم في حد ذاتهم فقراء، لا يستطيعون الإنفاق على البنت، ولا ينتظرون منها كسبا إن كبرت، وسواءً لم يكونوا فقراء، ولكن لخشية أن يعرض الفقر للبنت بعد موت أبيها، فتلحق العار بذويها،

وفي هذا يقول أحدهم:

إذا تذكرت بنتي حين تتدبني -\*- فاضت لعبرة بنتي، عبرتي بدم أحاذر الفقر يوما أن لم يلم بها -\*- فيهتك الستر عن لحم على وضم تهوى حياتي، وأهوى موتها شفقا -\*- والموت أكرم نزال على الحُرُم أخشى فظاظة عم، أو جفاء أخ-\*- وكنت أخشى عليها من أذى الكلم

<sup>1.</sup> إسبرطا: مدينة رئيسية، إغريقية قديمة، كانت تقع شمال اليونان،وكان لها دستور خاص، هو دستور إسبرطا، وكان الهدف منه، المحافظة على تماسك المجتمع الإسبرطي؛ ينظر: دراسات في تاريخ الإغريق: رجب عبد الحميد الأشرم، ط2 (ليبيا،منشورات قار يونس،2001م) ص115 وما بعدها.

<sup>2.</sup> ينظر: المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم، ص437.

<sup>3.</sup> الإملاق: هو الافتقار؛ ينظر: مختار الصحاح، مادة (مَلَقَ).

<sup>4.</sup> الأبيات نسبها ابن عاشور في تفسيره الناسحاق ابن خلف، المعروف بابن الطبيب (؟نحو 230م ؟ . نحو 845م)، له شعر مدون؛ ينظر: معجم الشعراء: كامل سليمان الجبوري: ط1 (لبنان، دار الكتب العلمية، 2003م) ج1، ص 200؛ فوات الوفيات: الكتبي، ط1 (لبنان، دار صادر، 1974م) ج1، ص 197 الأعلام، ج1، ص 295.

فإن الشاعر يهوى موت ابنته شفقا عليها، وخوفا من أن تفتقر من بعده، بعد جفاء العم والأخ.

2- ومن دوافع الوأد أيضاً، الغيرة الشديدة لدى العربي على حريمه، فكانوا يئدون بناتهم، خوفا من عار السبي؛ لأن طبيعة العرب آنذاك، قائمة على الغزو والقتال، والسبى.

5 ومن هاته الأسباب، ما يرجع إلى صفات في الموءودة، حيث كانوا يتشاءمون ببعض البنات فيدفنوهن، فكانوا يئدون من كانت زرقاء، أو شيماء (سوداء)، أو برشاء (برصاء)، أو كسحاء أو وقريب من هذا، ما عرفته النظم الاسبرطية، التي كانت توجب على الآباء، إعدام أولادهم الضعاف، أو المشوهين، أو المرضى عقب ولادتهم 2.

أما علاقة النهي عن قتل الأولاد، بالمحافظة على النسل؛ فلأن قتل الأولاد بأي وسيلة كان، ومن أي جنس، فيه منافاة حقيقية له، إذ هو وسيلة إعدام مباشرة، تستلزم اضطرارا القضاء عليه، وبالتالي فإن حماية النسل، تستوجب تحريم وتجريم مثل هذا الفعل، الذي يدل على انحراف الفطرة، والعواطف، وانحراف الأعراف، والتشريعات، وهذا يفسر سؤال الموءودة، يوم المشهد العظيم: ﴿بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتُ ﴾ [التكوير:9]؛ «وفي توجيه السؤال إلى الموءودة، بأي ذنب قتلت، في ذلك الحشر، إدخال الروع على من وأدها، وجعل سؤالها عن تعيين ذنب أوجب قتلها، للتعريض بالتوبيخ والتخطئة، للذي وأدها، وليكون جوابها شهادة على من وأدها، فيكون استحقاقه العقاب، أشد وأظهر »3.

إن هذا النهي أسلوب وقائي، من أساليب القرآن في حفظ النسل، التي تقطع دابر الخطر، وتئد الشر في مهده، قبل وجوده.

<sup>1.</sup> الكسحاء من الكسح، والأكسح: الأعرج والمقعد؛ ينظر: لسان العرب، ج2، مادة (كَسَحَ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. تراجع أسباب الوأد؛ التحرير والتنوير، ج $_8$ ، ص $_8$ 9 فتح الباري، ج $_{10}$ ، ص $_{10}$ 9 التاريخ السياسي والحضاري للدولة العربية: السيد عبد العزيز سالم، (د.ط)(مصر، مؤسسة شباب الجامعة الإسكندرية، 2003م)، ص ص $_8$ 2/ 25 المقاصد العامة للشريعة الإسلامية ليوسف العالم،  $_8$ 43 المقاصد العامة للشريعة الإسلامية الموسف العالم،  $_8$ 43 المؤلفة المؤ

التحرير والتتوير، ج $_{30}$ ، ص $^{146}$ .

# المطلب الثالث: إبطال نظام التبني

### الفرع الأول: معنى التبني وحكمه

التبني نظام عرفه العرب قبل الإسلام  $^1$ ، « فكان الرجل في الجاهلية، إذا أعجبه من الرجل جلده، وظرفه، ضمه إلى نفسه، وجعل له نصيب الذكر من أولاده، من ميراثه، وكان ينسب إليه، فيقال: فلان بن فلان  $^2$ .

ومنه جاء لفظ التبني؛ أي يصير بمثابة الابن، ويطلق عليه أيضاً لفظ الدَّعِي، وبه جاء القرآن " أدعيائهم".

والأدعياء، جمع دعي، بوزن فَعيل، بمعنى مفعول مشتق، من مادة الإدعاء، الذي هو زعم الزاعم، الشيء حقاً له، من مال، أو نسب، أو نحو ذلك، بصدق، أو كذب، وغلب وصف الدَّعي، على المدعي أنه ابن لمن يتحقق أنه ليس أباً له<sup>3</sup>.

إن هذا النظام، ينزل الأجنبي مكان الابن، ليرتب له جميع آثار البنوة الحقيقية، من الإرث، وتحريم القرابة، والصهر وغيرها....

أما حكمه، فقد أجمع علماء الإسلام على تحريمه، مستندين لأدلة القرآن والسنة: فمن القرآن، قوله تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَآءَكُمْ أَبْنَآءَكُمْ ۚ ذَٰ لِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَ هِكُمْ ۗ وَاللّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴾ [الأحزاب: 4].

ومن السنة، قوله علي: (من ادعي إلى غير أبيه، وهو يعلم، فالجنة عليه حرام) 4.

وقال أيضاً: (من ادعى إلى غير أبيه، أو انتمى إلى غير مواليه، فعليه لعنة الله المتتابعة إلى يوم القيامة)5.

أ. أشار القرآن إلى أن التبني، كان معروفا عند الأمم المتقدمة، وكان مشروعاً، ومثال ذلك ما ورد في قصة تبني فرعون لموسى عليه السلام، وتبني العزيز ليوسف عليه السلام.

<sup>.</sup> الجامع لأحكام القرآن، ج $_{14}$ ، ص $_{11}$ ؛ وينظر: أحكام القرآن لابن العربي، ج $_{3}$ ، ص $_{1504}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: التحرير والتنوير، ج $_{12}$ ، ص $^{25}$ ؛ النهر الماد: ج $_{4}$ ، ص $^{50}$ 1.

<sup>4 .</sup> أخرجه البخاري: كتاب المغازي، باب غزوة الطائف، وكتاب الفرائض، باب من ادعي إلى غير أبيه؛ وأخرجه مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان حال إيمان من رغب عن أبيه وهو يعلم.

أخرجه البخاري: كتاب الحج، باب حرم المدينة، وكتاب الجزية، باب ذمة المسلمين وجوارهم،
 وكتاب إثم من عاهد ثم غدر، وكتاب الفرائض، باب إثم من تبرأ من مواليه، =

## الفرع الثاني: مسلك القرآن في تحريم التبني

تعرض القرآن لما يتعلق بهذا التشريع في سورة الأحزاب، ولم يرد في غيرها من السور، فعالجه فيها، بما لا يدع شكاً في تحريمه، وإبطاله، وذلك عبر أساليب متعددة جاءت بها السورة:

أُولًا: في مطلع آيات الأحزاب، جاء التصريح بنفي المساواة التي تزعمها العرب، ماهي إلا أقاويل، لا تتعدى الأفواه، ولا مطابقة بينها وبين الواقع، فقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَقُويِلَ، لا تتعدى الأفواه، ولا مطابقة بينها وبين الواقع، فقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ أَوَاللهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴾ الأحزاب:4].

ثانيا: كذلك جاء الأمر الصريح، في الآية الموالية، برد نسب الأدعياء، إلى آبائهم الحقيقيين، فقال تعالى: ﴿ ٱدۡعُوهُمۡ لِاَ بَآبِهِمۡ هُوَ أَقۡسَطُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [الأحزاب:5].

قال ابن كثير: « هذا أمر ناسخ لما كان في ابتداء الإسلام، من جواز ادعاء الأبناء الأجانب، وهم الأدعياء، فأمر تبارك وتعالى، برد نسبهم الحقيقي، إلى آبائهم في الحقيقة، وأن هذا هو العدل، والقسط والبر »1.

ثالثا: وحتى لا يقع الاعتراض على هذا التشريع الرباني، والتحجج بعدم معرفة الآباء الحقيقيين للأدعياء، قدم القرآن الألفاظ البديلة، والمشروعة في مناداة من لم يعرف له نسب من هؤلاء الأدعياء، فقال تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوۤاْ ءَابَآءَهُمۡ فَإِخُواٰنُكُمۡ فِي ٱلدِّينِ وَمَواٰلِيكُمۡ وَلَيْسَ عَلَيْكُمۡ جُنَاحُ فِيمَآ أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمۡ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب:5].

فمن جُهل أبوه، دُعي مولى، أو أخاً في الدين، منعاً من تغيير الحقائق، وحفظاً لحقوق الآباء والأولاد من الضياع، أو الانتقاص، وتوفيراً لوحدة الانسجام في الأسرة، التي يقوم النظام الاجتماعي على أساسها2.

\_

<sup>=</sup> وكتاب الاعتصام، باب ما يكره من التعمق والتنازع في العلم؛ وأخرجه مسلم: كتاب الحج، باب فضل المدينة، وكتاب العتق، باب تحريم تولى العتيق غير مواليه.

<sup>1 .</sup> تفسير ابن كثير، ج4، ص503.

<sup>. 22 ,</sup> ينظر: الفقه الإسلامي وأدلته،  $+_{10}$ ، ص ص  $+_{10}$ 

رابعاً: ومن تلك الأساليب، أنه عالج القرآن أنموذجاً عمليا، وواقعياً، يؤكد به إبطال هذا النظام، هذا الأنموذج يمثله النبي الكريم وربع النظام، هذا الأنموذج يمثله النبي الكريم وربع النظام، هذا الأنموذج يمثله النبي الكريم المثال، بإلغاء أحد الآثار المترتبة عنه، وهي التحريم بالمصاهرة.

يقول ابن حجر في "فتح الباري"، كتاب التفسير: «...أراد الله إبطال ما كان أهل الجاهلية عليه، من أحكام التبني، بأمر لا أبلغ في الإبطال منه، وهو تزوج امرأة الذي يدعى ابناً، ووقوع ذلك من إمام المسلمين، ليكون أدعى لقبولهم  $^2$ .

فمن أبلغ ما أكد به القرآن إبطال التبني، أن أزاح أثاره، بعدما ترتبت عند القدوة الأولى للمسلمين، الذي تعتبر أفعاله وأقواله ذاتها، تشريعاً واجب الإتباع.

ويضيف ابن عاشور، أن هذا التأكيد بالفعل، جاء لنفي أدنى حرج، بأن يقول أحدهم، أن زوجة الدعي وإن صارت حلالاً للمتبني، فينبغي لأهل الكمال، التنزه عن نكاحها، فجاء التأكيد، بإيقاع التزوج من امرأة الدعي، من أفضل الناس، وهو النبي، قطعا لدابر الشك، واحتياطاً لتوارد مثل هذه الخواطر<sup>3</sup>.

وفي سياق آخر، اختتمت آيات التبني، بتأكيد هوية النبي محمد، ومهمته الأولى، وأنه ما جاء ليتبنى أحداً، أو ليُشرف بالانتساب إليه، فقال تعالى: ﴿مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّنَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّنَ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [الأحزاب:40].

وهكذا تبين تنوع الخطاب القرآني، في معالجة هذا النظام، بين التلميح، والتصريح، والتمثيل، والتأكيد.

<sup>1.</sup> كان من أشهر المتبنين في عهد الجاهلية: زيد بن حارثة، تبناه الني صلى الله عليه وسلم؛ وعامر بن ربيعة، تبناه الخطاب أبو عمر بن الخطاب؛ وسالم، تبناه أبو حذيفة؛ والمقداد بن عمرو، تبناه الأسود بن عبد يغوث، فكان كل واحد من هؤلاء، يُدعى ابناً للذي تبناه.

 $<sup>^{2}</sup>$ . فتح الباري، ج $_{8}$ ، ص524.

 $<sup>^{3}</sup>$ . ينظر: التحرير والتنوير، ج $_{22}$ ، ص $^{3}$ 

#### الفرع الثالث: ضرر التبني بالنسل.

إن في تحريم التبني، وقاية وحماية للنسل، بحفظ أحد لوازمه، وهو النسب؛ فإن مبدأ المساواة بين الابن الحقيقي، والابن الدعي، الذي يقوم عليه هذا النظام، يجعل الروابط الأسرية لا تستند إلى أساس ثابت، بل تعمها الشكوك، والفوضى؛ « فلما شرع الإسلام ينظم علاقات الأسرة، على الأساس الطبيعي لها، فيحكم روابطها، ويجعلها صريحة لا خلط فيها، ولا تشويه، أبطل عادة التبني هذه، ورد علاقة النسب إلى أسبابها الحقيقية، علاقات الدم، والأبوة، والبنوة الواقعية »1.

ولما كانت الوقاية هي المقصود من هذا التحريم، لم يلتفت القرآن إلى المصالح المترتبة عن هذا النظام، كالتعاون والتتاصر، والتكفل باللقطاء، وغيرها.

« لكن لم يمنع الإسلام تربية ولد لقيط، وتعليمه، ثم حجبه عن الأسرة بعد البلوغ، أو قبله بقليل، وإنما فتح باب الإحسان إليه، على أوسع نطاق، وعدَّ ذلك إنقاذاً للنفس من الهلاك، وإحياءً لنفس بشرية، ومن أحياها، فكأنما أحيا الناس جميعاً  $^2$ .

وعليه، فإن التكفل باللقطاء على هذا النحو، لا يمكن اعتباره من باب حفظ النسل، وإنما هو من باب حفظ النفس، أما حفظ النسل، فلا يتأتى إلا بالمفارقة، بين الابن الحقيقى والدَّعى، وفي هاته المفارقة، ما فيها من الوقاية.

بهذا تكتمل الدراسة في المسلك الوقائي الخاص، لحفظ النسل، ومن خلال هذا المبحث، يتأكد تكامل هذا المسلك في القرآن الكريم، إذ لم يكتف بتشريع ما يوجده، وما يصون شرعيته، إنما تمَّمَ ذلك بتحريم كل ما ينافي تحصيله، عاجلاً أم آجلاً، مباشراً أو غير مباشر.

- فحرم الزنا لما يسببه من اختلاط الأنساب، وضياع الحرمات.
  - وحرم القذف لما يلحقه من شك في النسب.
- وحرم اللواط لما يترتب عن اكتفاء الرجال بالرجال، من انقطاع النسل آجلاً.
- وحرم الرهبانية، لمناقضتها سنة التزواج، التي هي سبيل التناسل عند جميع الأحياء.
  - وحرم الوأد، وقتل الأولاد، لإعدامهما المباشر للنسل.

-

 $<sup>^{1}</sup>$ . في ظلال القرآن، ج $_{21}$ ، ص $^{2825}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$ . التقسير المنير، ج $^{7}$ ، ص $^{675}$ .

- وحرم التبني، لما يسببه من مغالطات في إحلال الأجنبي، مكان الابن الحقيقي، ومنه ضياع الأنساب.

فلجميع هاته المفاسد والأضرار، التي تلحقها هاته الأفعال بالنسل، حرمها القرآن، وبذلك تكتمل خطته في وقاية النسل.

وفي خاتمة الفصل، تستخلص النتائج التالية:

- 1- يعد المسلك الخاص، آكد وأهم مسلك في وقاية النسل، كونه يختص بوقايته أصالة، وأحكامه جميعها تلتقي على مقصد واحد، هو حفظ النسل في كل جزئية من جزئياتها.
- 2- النكاح هو الطريق الذي يرشحه القرآن، لإيجاد النسل الشرعي، وهو طريق يقتضي الكرامة الإنسانية، كما أن الكرامة الإنسانية تقتضيه؛ فإن التناسل بالنكاح، هو ما يصون للإنسان عرضه، ونسبه، فيعيش مكرماً، كما أن كرامة الإنسان، وأفضليته عن سائر المخلوقات، اقتضت أن يكون سبيل تحصيل نسله، مخالفاً لسائر الحيوانات، ذلك السبيل الذي يحققه، هو النكاح.
- 3- إن الشارع يعطي الوسيلة حكم الغاية، فلا ينهى عن شيء، إلا وينهى عما يوصل إليه، ولا يأمر بشيء إلا ويأمر بما يوصل إليه، فلما حث على التناسل أمر النكاح، ولما نهى عن الزنى نهى عن التبرج، والاختلاط، والقذف وغيرها.

#### خاتمة

# خَلُصت الدراسة لعدد من النتائج، يمكن إجمالها فيما يلي:

- 1. مقصد النسل من المقاصد الضرورية، اعتبرته الشريعة بأدلة قطعية، وهو باعتباره مقصداً تشريعياً، يعبر عن جزئيات ثلاثة متضمنة فيه، وهي النوع والعرض والنسب.
- 2. المسلك الوقائي لحفظ النسل في القرآن من حيث المعالم الكبرى، كامل ومتكامل، وإنما تبقى بعض جزئياته، قد كملتها السنة النبوية، (كالسفر بالمحرم، وتشريع الاستبراء، والنهي عن خروج المرأة متعطرة...)، وهذا ما يؤكد عدم انفصال الكتاب والسنة، وأنهما متلازمان، وإنما اقتصر البحث على القرآن تفاديا للإطالة، بالنظر إلى الوقت المتاح له، ليفتح المجال في هذا البحث لمن يتممه في السنة أيضاً.
- 3. الوقاية مبحث أصيل في الشريعة الإسلامية، دعى إليه القرآن والسنة من خلال الحث على التقوى، كما تناوله العلماء ضمن علوم متعددة، وبحيثيات مختلفة، من تلك المباحث مثلا، الاحتياط، وسد الذرائع والورع وغيرها.
- 4. الوقاية مبدأ واسع جداً، قد يرقى لمستوى نظرية من النظريات الكبرى في الشريعة الإسلامية، لأن مجال تطبيقها يسع كامل أبواب الشريعة.
- 5. يعد ترسيخ العقيدة الصحيحة، الأساس الأول في وقاية النسل، ذلك أن المسلك الخاص في حفظه، مبني على المسلك العام، وأن المسلك العام، مبني على العقيدة الصحيحة؛ ومن ثمة كان ضمان العقيدة السليمة، ضمان لما بعدها فان استجابة الإنسان لأوامر الشارع، تأتي على قدر رسوخ عقيدته، فكلما كانت العقيدة قوية، كلما كان امتثاله لأحكام الشارع أسرع، والعكس صحيح.
- 6. الترابط الوثيق بين تدابير وقاية النسل، فيرتبط المسلك العام بالخاص، وترتبط العقيدة بالأخلاق، والتشريع، فهي أشبه ما تكون بدوائر محكمة الإغلاق، محيطة بالنسل، وما من شك أن اختلال أي دائرة منها، يهدد النسل، ويجعل طريق فواته سهلاً، وهذا ما يؤكد تكامل الشريعة الإسلامية.
- 7. المسلك الوقائي الذي قدمه القرآن، يستوفي حفظ النسل من جميع جوانبه، وأحواله، وذلك لماله من خصائص تميزه، ومن تلك الخصائص:
- أنه ذو طابع رباني، فهو من عند الله تعالى، مما يجعله في عصمة من التناقض، ويضفي عليه قداسة تُكسبه احتراماً، من طرف جميع الأشخاص.

- أنه مسلك شامل، يسع جميع جوانب الشريعة: العقيدة والأخلاق والعبادة والمعاملات، وهو إضافة إلى شموليته، فإنه مسلك واقعي، قابل للتحقيق في كل زمان ومكان، ويراعي الفطرة الإنسانية، فمن واقعية المسلك القرآني، أنه اعترف بالغريزة الجنسية وقوتها، لكنه لم يأمر بكبتها، ولا بإطلاقها، وإنما هذبها، فجعل الزواج الشرعي سبيلاً لتصريفها، كما جعلها وسيلة لغاية أسمى، وهي تحصيل النسل الشرعي.
- كذلك من خصائصه أنه يتعامل مع الإنسان مادة، وروحاً، فيتعامل مع الروح، عن طريق العقيدة وتزكية النفس، واستشعار الرقابة الإلهية، ويتعامل مع المادة بالتشريعات العملية الأخرى، كأحكام النكاح، واللباس، وغيرها.
- أنه يستخدم أسلوبي الترغيب والترهيب، في الدعوة إلى الالتزام بأحكامه الوقائية، فيرغب في النكاح كطريق لإيجاد النسل، ويرهب من الزنا، كمفوت من مفوتاته.
- 8. اهتمام القرآن بشأن الأخلاق، ورفع مكانتها؛ بحيث قرنها بالإيمان، مما يؤكد ضرورتها الملحة،
   لإقامة الحياة النظيفة.

وبعد تحليل النتائج المتقدمة، خرجت الدراسة بالتوصيات التالية:

- 1- الدعوة إلى الاهتمام بالمنهج الاستقرائي للقرآن، لمعالجة المشكلات والقضايا المختلفة؛ فإنه يحيط بأحكامه جميع مناحي الحياة، ويقدم الحلول لجميع المعضلات، ولا يمكن تفهم تلك الحلول، ودراستها، دون استقراء آي القرآن وأحكامه.
- 2- الدعوة إلى تفعيل دور الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، بإحياء نظام الحسبة، كمؤسسة من مؤسسات الدولة أولاً، وبإحياء واجب التناصح بين أفراد المجتمع ثانياً؛ وذلك لماله من دور وقائي في حفظ النسل، وحفظ باقي الضروريات، فهو بمثابة تكافل اجتماعي معنوي، لإقامة شرائع الإسلام.
- 3- ضرورة ضبط البحوث العلمية، خصوصاً التجريبية الطبية، كالبحوث في مجال الاستنساخ، والهندسة الجينية؛ بأخلاقيات، وقيم شرعية، ودينية، وتوجيهها نحو ما يعود بالنفع ، حتى تؤدي رسالتها

السامية، من السمو بالعقل، وتطوير الإنسانية، وعمران الأرض؛ لأن العلم سلاح ذو حدين، والأخلاق هي التي تضبطه، وتوجهه نحو الخير.

4- الدعوة إلى استفادة النظم الوضعية، من المنهج القرآني، وذلك بأن تحذو حذوه، في الأخذ بمبدأ الوقاية قبل العلاج، وأن تجعل اعتباراً للعقيدة، والأخلاق في تشريعاتها، لأنها بإهمالها هذين الجانبين، تجعل جميع خططها لا تقوم على قاعدة متينة، كما أنها لا تتبع من داخل الفرد، وإنما تتعلق بالجانب الظاهري الخارجي فقط.

وبتمام البحث في الموضوع، كشفت دراسته عن قضايا لم تدرس بما فيه الكفاية، خصوصاً على المستوى الأكاديمي، ومن بين تلك القضايا ما يلي:

1- قضية الورع، فإنها قاعدة من القواعد التي كثيراً ما ينص عليها الفقهاء في ثنايا كتبهم، لكنها لم تتقح، ولم تُفرد بالتأليف رغم أهميتها.

2- دراسة المسلك الوقائي لحفظ باقي الضروريات، سواءً في القرآن أو السنة أو في الشريعة الإسلامية عامة.

3- دراسة المستجدات العلمية الحديثة، التي لها علاقة بحفظ النسل، وبيان أثرها على حفظه وجوداً وعدماً.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات.

## فهرس الآيات

البقرة

| الصفحة      | رقمها | الآية                                                                     |
|-------------|-------|---------------------------------------------------------------------------|
| 89          | 153   | يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَعِينُواْ بِٱلصَّبۡرِ وَٱلصَّلَوٰةِ |
| 79          | 164   | إِنَّ فِي ، خَلَّ ٱلسَّمَـٰوَ اتِ وَٱلْأَرْضِ                             |
| 132،78      | 177   | لَّيْسَ ٱلۡبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمۡ                               |
| 99          | 177   | وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ                             |
| 117         | 178   | يَنَأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ               |
| 111         | 182   | يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ            |
| 145         | 187   | َ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وَأَنتُمْ لِبَاسٌ لَّهُنَّ لِ                     |
| 116         | 188   | وَلا تَأْكُلُوٓا أُمُّوا لَكُم بَيۡنَكُم بِٱلۡبَطِلِ                      |
| 182         | 189   | وَأْتُواْ ٱلَّبْيُوتَ مِنَ أَبْوَ'بِهَا                                   |
| 112         | 197   | ٱلْحَج أَشْهُرُ مَعَلُومَتُ                                               |
| 30          | 197   | وَتَزَوَّدُواْ فَإِن خَيْرَ ٱلزَّادِ ٱلتَّقْوَىٰ                          |
| 44          | 205   | وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ                                    |
| 15          | 205   | وَيُهْلِك ٱلْحَرِّثَ وَٱلنَّسْلَ                                          |
| 189،188،116 | 228   | وَٱلۡمُطَلَّقَٰٮ يَتَرَبَّصِ بِأَنفُسِهِنَّ                               |
| 189         | 228   | وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا ۖ ۥ خَلَ ٱللَّهُ                 |
| 145,116     | 229   | ، ٱلطَّلَ مَرَّ تَانِ                                                     |
| 189         | 229   | تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا                                 |
| 137         | 230   | فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ                           |

|         | I   |                                                                                                      |
|---------|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 185.184 | 233 | وَٱلْوَ ٰلِدَ ٰتُ يُرْضِعُنَ أُولَٰدَهُنَّ                                                           |
| 188     | 234 | وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوَ جًا                                             |
| 146     | 235 | وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُم بِهِ ع                                                    |
| 96      | 264 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَيتِكُم                                       |
| 103     | 273 | تَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيَآءَ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ                                                |
| 97      | 273 | ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أُمَّوَ لَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ                                           |
| 116     | 275 | وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلۡبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوا اللَّهِ ٱلَّهِ ٱلَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه |
| 33      | 281 | وَٱتَّقُواْ يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى ٱللَّهِ                                                  |
| 116     | 282 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ                                        |
| 116     | 282 | وَأَشْهِدُواْ إِذَا تَبَايَعْتُمْ                                                                    |
| 118     | 283 | وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةَ                                                                       |
| 77      | 285 | ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ع                                             |

## آل عمران

| 74      | 19      | إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَمُ               |
|---------|---------|--------------------------------------------------------|
| 74      | 67      | مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا |
| 74      | 85      | وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْكِمِ دِينًا               |
| 127،125 | 104     | وَلۡتَكُن مِّنكُمۡ أُمَّةُ يَدۡعُونَ إِلَى ٱلْخَيۡرِ   |
| 127،124 | 110     | كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ            |
| 100     | 135.133 | وَسَارِعُوۤاْ إِلَىٰ مَغۡفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمۡ        |

#### النساء

| 55              | 1   | يَتَأَيُّا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ                              |
|-----------------|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 144،142،139،115 | 3   | فَٱنكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ                         |
| 139             | 3   | فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تَعْدِلُواْ فَوَ حِدَةً                       |
| 144،121         | 4   | وَءَاتُوا ٱلنِّسَآءَ صَدُقَتِهِنَّ خِلَةً                            |
| 137             | 6   | وَٱبۡتَلُواْ ٱلۡيَتَٰمَىٰ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغُواْ ٱلنِّكَاحَ         |
| 116             | 7   | لِّلرِّ جَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ                   |
| 117             | 11  | يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي أُولَىدِكُمْ                                  |
| 194             | 15  | وَٱلَّائِي يَأْتِينَ ٱلۡفَاحِشَةَ مِن نِّسَآبِكُمۡ                   |
| 145             | 21  | وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ ۚ وَقَدۡ أَفۡضَىٰ                             |
| 143             | 23  | حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ                                  |
| 195،121         | 25  | مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ                                      |
| 148             | 34  | فَٱلصَّلِحَاتُ قَانِتَاتُ                                            |
| 115             | 34  | وَٱلَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُر.                                    |
| 77              | 48  | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ                         |
| 117.95          | 58  | إِن ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمۡ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَننَتِ                 |
| 117             | 92  | وَمَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَّاً                                       |
| 155             | 119 | وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيْغَيِّرُنَّ خَلْقَ ٱللَّهِ                    |
| 115             | 128 | وَإِنِ ٱمۡرَأَةُ خَافَتُ مِنَ بَعۡلِهَا نُشُوزًا                     |
| 73              | 136 | يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ۔ |
| 128             | 145 | إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ         |

| 78  | 164 | وَرُسُلًا قَدْ قَصَصَنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ         |
|-----|-----|----------------------------------------------------------|
| 117 | 176 | يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةِ |

### المائدة

| 90        | 1  | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرِ عَامَنُوٓاْ أَوۡفُواْ بِٱلۡعُقُودِ ۚ  |
|-----------|----|--------------------------------------------------------------|
| 170،97،30 | 2  | وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلتَّقُوى                     |
| 148       | 5  | مُحَصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ                              |
| 33        | 27 | إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ              |
| 117       | 33 | إِنَّمَا جَزَرَؤُا ٱلَّذِينَ كُارِبُونَ ٱللَّهَ              |
| 117       | 38 | وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ                                  |
| 78        | 44 | إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلةَ فِيهَا هُدًى                  |
| 77        | 72 | إِنَّهُ مَن يُشَرِكَ بِٱللَّهِ                               |
| 80        | 73 | لَّقَدُ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ             |
| 128       | 78 | لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِيٓ إِسۡرَءِيلَ           |
| 146،143   | 87 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَحُرِّمُواْ طَيِّبَتِ |

## الأنعام

| 79  | 76/75  | وَكَذَالِكَ نُرِىٓ إِبْرَاهِيمَ                    |
|-----|--------|----------------------------------------------------|
| 78  | 86. 83 | وَتِلُّكَ حُجَّتُنَآ ءَاتَيْنَهَآ إِبْرَاهِيمَ     |
| 83  | 125    | فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهَدِيَهُ                |
| 56  | 151    | وَلَا تَقَتُلُوٓاْ أَوۡلَٰدَكُم مِّنَ ٟ ۚ إِمۡلَا  |
| 207 | 173    | وَكَذَ لِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ |

### الأعراف

| 161 | 20      | فَوَسْوَسَ هَٰمَا ٱلشَّيْطَنُ                        |
|-----|---------|------------------------------------------------------|
| 161 | 26      | يَ اللَّهُ عَادَمَ قَد أَنزَلْنَا عَلَيْكُم لِبَاسًا |
| 162 | 31      | يَابَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمر                 |
| 94  | 33      | قُلِ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَاحِشَ            |
| 77  | 54      | أَلَا لَهُ ، ٱلْحَنَّا وَٱلْأَمْنُ                   |
| 155 | 56      | وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ                      |
| 77  | 59      | لَقَدُ أَرۡسَلۡنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوۡمِهِۦ           |
| 202 | 81      | وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ -                     |
| 202 | 81      | إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً            |
| 74  | 126/125 | قَالُوٓاْ إِنَّآ إِلَىٰ رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ        |
| 128 | 157     | يَأْمُرُهُم بِٱلۡمَعۡرُوفِ                           |
| 97  | 199     | خُذِ ٱلْعَفَّوَ وَأَمُّرَ بِٱلْعُرَفِ                |

## الأنفال

| 128 | 25 | وَٱتَّقُوا فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَّ                       |
|-----|----|----------------------------------------------------------|
| 96  | 27 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ |
| 91  | 58 | وَإِمَّا تَحَافَرِ مِن قَوْمٍ خِيَانَةً                  |

### التوبة

| 128         | 67 | ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم مِّنَ بَعْضٍ       |
|-------------|----|----------------------------------------------------------------|
| 170،127،124 | 71 | وَٱلۡمُؤۡمِنُونَ وَٱلۡمُؤۡمِنَتُ بَعۡضُهُمۡ أُوۡلِيٓآءُ بَعۡضٍ |

| 110   | 103   | خُذْ مِنْ أُمُّو ٰ هِمْ صَدَقَةً                                                 |  |
|-------|-------|----------------------------------------------------------------------------------|--|
| 35    | 115   | وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلَّ قَوْمًا                                            |  |
| 97    | 119   | يَئَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ |  |
|       |       | هود                                                                              |  |
| 20    | 114   | وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ طَرَفَىِ ٱلنَّهَارِ                                         |  |
|       |       | يوسف                                                                             |  |
| 172   | 23    | وَرَاوَدَتْهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا                                         |  |
| 172   | 111   | لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ                                             |  |
|       |       | الرعد                                                                            |  |
| 77    | 16    | ٱللَّهُ ، خَلاِ كُلِّ شَيْءٍ                                                     |  |
| 81    | 28    | ٱلَّذِين ءَامَنُواْ وَتَطْهَبِنُّ قُلُوبُهُم                                     |  |
| 142   | 38    | وَلَقَدۡ أُرۡسَلۡنَا رُسُلاً مِّن قَبۡلِكَ                                       |  |
|       |       | إبراهيم                                                                          |  |
| 100   | 5     | إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَاتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ                                    |  |
| 95    | 24    | أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا                                         |  |
| الحجر |       |                                                                                  |  |
| 79    | 21    | وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ                                    |  |
|       | النحل |                                                                                  |  |
| 77    | 2     | يُنَرِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ـ                             |  |

| 106 | 36  | وَلَقَد بَعَثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً        |
|-----|-----|------------------------------------------------------|
| 56  | 72  | وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا |
| 183 | 81  | وَٱلله جَعَلَ لَكُم مِّمًا خَلَقَ ظِلَىلًا           |
| 95  | 90  | إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ                   |
| 99  | 127 | وَٱصۡبِرۡ وَمَا صَبۡرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ            |

### الإسراء

| 98      | 16 | وَإِذَا أَرَدُنَآ أَن تُهۡلِكَ قَرۡيَةً            |
|---------|----|----------------------------------------------------|
| 95      | 23 | وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعۡبُدُواْ                |
| 96      | 29 | وَلَا تَجُعَلَ يَدَكَ مَغْلُولَةً                  |
| 207-120 | 31 | وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أُولَكِ كُمْ خَشۡيَةً ۣ ﴿إِمۡكَ |
| 195،194 | 32 | وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلرِّنَيْ                        |
| 78      | 55 | وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا                     |
| 152     | 70 | وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِيٓ ءَادَمَ                 |

### الكهف

| 85 | 49 | لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً |
|----|----|-----------------------------------------|
|----|----|-----------------------------------------|

#### مريم

| 149 | 28/27 | قَالُواْ يَامَرْيَمُ لَقَدُ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًا |
|-----|-------|----------------------------------------------------|
| 110 | 59    | فَحَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ                    |

طه

| 20 | 82 | وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ وَءَامَنَ |
|----|----|--------------------------------------------|
|----|----|--------------------------------------------|

## الأنبياء

| 79 | 22      | لَوۡ كَانَ فِيهِمَاۤ ءَاهِٰٓ أُولَا ٱللَّهُ |
|----|---------|---------------------------------------------|
| 74 | 25      | وَمَآ أُرۡسَلۡنَا مِن قَبۡلِكَ مِن رَّسُولٍ |
| 80 | 67 . 63 | قَالَ بَلْ فَعَلَهُ مَ كَبِيرُهُمْ هَلْذَا  |
| 44 | 96      | وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ          |

## الحج

| 118 | 30 | فَٱجۡتَنِبُوا ٱلرِّجۡسَ مِنَ ٱلْأَوۡتَٰنِ                 |
|-----|----|-----------------------------------------------------------|
| 127 | 41 | وَلَيَنصُرَبَ ٱللَّهُ مَن يَنصُرُهُ ۚ وَلَيَنصُرُهُ وَ    |
| 94  | 77 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرۡكَعُواْ وَٱسۡجُدُواْ |

### المؤمنون

| 90  | 3 . 1 | قَدۡ أَفۡلَحَ ٱلۡمُؤۡمِنُونَ              |
|-----|-------|-------------------------------------------|
| 153 | 7. 5  | وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَنفِظُونَ |

### النور

| 122:117    | 2   | ٱلزَّانِيَة وَٱلزَّانِي                              |
|------------|-----|------------------------------------------------------|
| 199،122    | 4   | وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ                  |
| 200        | 9.6 | وَٱلَّذِينَ يَرۡمُونَ أَزۡوَاجَهُمۡ                  |
| 199،197،23 | 19  | إِنَّ ٱلَّذِينَ كُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلۡفَـٰحِشَةُ |

| 84                    | 21    | وَلَوْلا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ               |
|-----------------------|-------|---------------------------------------------------------------|
| 21                    | 22    | وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ                    |
| 148                   | 26    | وَٱلطَّيِّبَتُ لِلطَّيِّبِينَ                                 |
| 182،180،178،89        | 28/27 | يَئَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدۡخُلُواْ بُيُوتًا    |
| 176،175               | 31/30 | قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ             |
| 165                   | 31    | وَلۡيَضۡرِبۡن بِخُنُمُرِهِنَّ                                 |
| 167                   | 31    | وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنِ           |
| 171                   | 31    | وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ                              |
| 148 • 141 • 139 • 115 | 32    | وَأُنكِحُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ                               |
| 103                   | 33    | وَلۡيَسۡتَعۡفِفِٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا              |
| 195،120،59            | 33    | وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَـٰتِكُمۡ عَلَى ٱلۡبِغَآءِ             |
| 179                   | 59/58 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسۡتَعۡذِنكُمُ ٱلَّذِينَ |
| 165                   | 60    | وَٱلْقَوَاعِدُ مِنَ ٱلنِّسَآءِ                                |
| 103                   | 60    | وَأَن يَسۡتَعۡفِفۡرِ﴾ خَيۡرٌ لَّهُنِ                          |

### الفرقان

| 155     | 2  | ، وَخَلَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ ، تَقُدِيرًا             |
|---------|----|------------------------------------------------------------|
| 97      | 63 | وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ |
| 196     | 68 | وَلَا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفَسَ                                |
| 20      | 70 | إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَرِ.                                |
| 149،142 | 74 | رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أُزْوَ جِنَا                      |

### الشعراء

| 35  | 106     | إِذ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ نُوحٌ            |
|-----|---------|---------------------------------------------|
| 35  | 124     | إِذْ قَالَ هَٰمُ أَخُوهُم هُودً             |
| 35  | 142     | إِذ قَالَ هَٰمُ أَخُوهُم صَلِحٌ             |
| 144 | 166     | أَتَأْتُونَ ٱلذُّكِّرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ |
| 77  | 194/193 | نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ             |

#### النمل

| 80 | 61/60 | أُمَّن َ ، خَلَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ |
|----|-------|-------------------------------------------|
|----|-------|-------------------------------------------|

### القصيص

| 184 | 7     | وَأُوۡحَیۡنَا إِلَیۡ أُمِّرِ مُوسَیۡ                 |
|-----|-------|------------------------------------------------------|
| 185 | 13    | وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ                   |
| 173 | 24/23 | وَلَمَّا وَرَدَ مَآءَ مَدْيَرِ ٠٠٠                   |
| 101 | 25    | <b>ۚ</b> فَآءَتَّهُ إِحۡدَىٰهُمَا تَمۡشِى            |
| 116 | 26    | يَنَأْبَت ٱسۡتَحۡجِرۡهُ ۗ                            |
| 95  | 76    | لَا تَفْرَح ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحُبِّ ٱلْفَرِحِينَ |

### العنكبوت

| 119 | 17    | فَٱبْتَغُوا عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزِّق          |
|-----|-------|----------------------------------------------|
| 203 | 28/27 | وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - ٓ           |
| 15  | 29    | وَتَقَطَعُون ٱلسَّبِيلَ                      |
| 108 | 45    | إِنَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ |

## الروم

| 144,142 | 21 | وَمِنْ ءَايَىٰتِهِۦٓ أَنۡ خَلَقَ لَكُمر مِّنۡ أَنفُسِكُمۡ      |
|---------|----|----------------------------------------------------------------|
| 144,147 | 21 | وَمِنْ ءَايْكِبِهِ ٢ أَنْ مُحْلَقُ لَكُمْرُ مِنْ الْقُلْسِكُمْ |

### لقمان

| 127:125 | 17 | يَنبُنَى أَقِمِ ٱلصَّلَوٰة        |
|---------|----|-----------------------------------|
| 95      | 18 | وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ |

#### السجدة

| 45 | 8 | ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ و مِن سُلَالَةِ |
|----|---|---------------------------------------|
|----|---|---------------------------------------|

## الأحزاب

| 211.210 | 4  | وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَآءَكُمْ أَبْنَآءَكُمْ                       |
|---------|----|------------------------------------------------------------------|
| 211     | 5  | ٱدۡعُوهُم لِأَبَآبِهِمۡ                                          |
| 211     | 5  | فَإِن لَّمْ تَعۡلَمُوۤا ءَابَآءَهُمۡ                             |
| 171     | 32 | فَلا تَخَضَعْنَ بِٱلْقَولِ                                       |
| 172     | 32 | وَقُلِّنَ قَوۡلاً مُّعۡرُوفًا                                    |
| 212،78  | 40 | مَّا كَانَ مُحُمَّدُ أَبَآ أَحَدِ                                |
| 189     | 49 | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلۡمُؤۡمِنَتِ |
| 165     | 59 | يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ قُل لِّأَزِّوا حِكَ وَبَنَاتِكَ          |
| 169     | 59 | ذَالِكَ أَدْنَىٰ أَن يُعۡرَفۡنَ فَلَا يُؤۡذَيۡنَ ۗ               |
| 33      | 70 | ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَولاً سَدِيدًا                     |

### فاطر

| 77 | 1 | ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ |
|----|---|-----------------------------------------|
|----|---|-----------------------------------------|

یس

| 77 | 22    | وَمَا لِيَ لَآ أَعۡبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي |
|----|-------|-------------------------------------------|
| 45 | 51    | وَنُفِخ فِي ٱلصُّورِ                      |
| 79 | 79/78 | وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً                    |

#### الصافات

| 150 | 48 | وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ ٱلطَّرِفِ عِينٌ |
|-----|----|----------------------------------------|
|-----|----|----------------------------------------|

### الزمر

| 96  | 3  | إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُو كَذِبُّ |
|-----|----|--------------------------------------------|
| 100 | 10 | إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم  |
| 113 | 36 | أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ رَ       |

#### غافر

| نَنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ              | 8  | 144 |
|---------------------------------------------------|----|-----|
| لَلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ                      | 19 | 85  |
| ، ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ | 28 | 96  |

### فصلت

| 94 | 33 | وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمَّن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ |
|----|----|-----------------------------------------------------|
| 21 | 34 | ٱدۡفَعۡ بِٱلَّتِي هِيَ أَحۡسَنُ                     |

| 80     | 53       | سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ                                                |  |
|--------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| الشوري |          |                                                                                        |  |
| 79     | 11       | الیس کمِثْلهِ مشَی الله الله الله الله الله الله الله الل                              |  |
| 118    | 38       | وَٱلَّذِينَ ٱسۡتَجَابُواْ لِرَہّمۡ                                                     |  |
| 110    | 30       | والحويل السعاب بوا روزيهم                                                              |  |
|        |          | الفتح                                                                                  |  |
| 81     | 4        | هُوَ ٱلَّذِيٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ                                                     |  |
| 98     | 23       | وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلاً                                              |  |
| 95     | 29       | لَّحُكَمَّ لُدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ ۚ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ          |  |
|        | ı        |                                                                                        |  |
|        |          | الحجرات                                                                                |  |
| 90     | 11       | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَر قَوْمٌ                                   |  |
| 96     | 12       | يَتَأَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ                   |  |
|        |          | ق                                                                                      |  |
| 85     | 18       | مًّا يَلۡفِظُ مِن قَوۡلٍ                                                               |  |
| L      | <u> </u> | <u> </u>                                                                               |  |
|        |          | الذاريات                                                                               |  |
| 106    | 56       | وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ                                |  |
| _      |          |                                                                                        |  |
|        |          | القمر القمر                                                                            |  |
| 78     | 17       | وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ<br>إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ |  |
| 155    | 49       | إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ                                                |  |
|        |          |                                                                                        |  |

### الرحمان

| 149 | 58 | كَأَنَّهُنَّ ٱلْيَاقُوتُ وَٱلْمَرْجَانُ |
|-----|----|-----------------------------------------|
| 150 | 70 | فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَانُ              |

#### الحديد

| 79      | 22 | مَآ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ    |
|---------|----|---------------------------------------------|
| 78      | 25 | لَقَدُ أُرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلۡبِيِّنَتِ |
| 78      | 27 | وَقَقَّيْنَا بِعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ        |
| 204.142 | 27 | وَرَهۡبَانِيَّة ٱبۡتَدَعُوهَا               |

### الحشر

| 95 9 | وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ ـ |
|------|------------------------------|
|------|------------------------------|

#### الممتحنة

| 207 | 12 | وَلَا يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلُنَ أُولَكَهُنَّ |
|-----|----|-----------------------------------------------|
|-----|----|-----------------------------------------------|

#### الجمعة

|  | 119 | 10 | فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَٱنتَشِرُواْ |
|--|-----|----|--------------------------------------------|
|--|-----|----|--------------------------------------------|

### الطلاق

| 189 | 1 | وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ                                   |
|-----|---|------------------------------------------------------------|
| 190 | 1 | لا تَدْرِى لَعَلَّ ٱللَّهَ يُحُدِثُ بَعْدَ ذَالِكَ أُمْرًا |
| 189 | 4 | وَٱلَّتِي يَبِسۡنَ مِنَ ٱلۡمَحِيضِ                         |
| 189 | 4 | وَأُوْلَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ                        |

| 234        |         |         |                                                      |  |
|------------|---------|---------|------------------------------------------------------|--|
| 184        | 6       |         | فَإِن أَرْضَعْنَ لَكُمْرٌ                            |  |
|            | التحريم |         |                                                      |  |
| 27         | 6       | , ,     | يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوۤاْ أَنفُسَكُمْ |  |
| 77         | 6       |         | عَلَيْهَا مَلَتِهِكَةً غِلَاظٌ شِدَادٌ               |  |
|            |         | القلم   |                                                      |  |
| 94،92،87   | 4       |         | وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ ٟ،خُلُ عَظِيمٍ                    |  |
|            |         | الحاقة  |                                                      |  |
| 77         | 17      |         | وَٱلۡمَلَكُ عَلَىٰٓ أَرۡجَآبِهَا ۚ                   |  |
|            |         | المعارج |                                                      |  |
| 99         | 5       |         | فَٱصْبِرْ صَبْرًا جَمِيلاً                           |  |
| 144        | 29      |         | وَٱلَّذِينَ هُمۡ لِفُرُوجِهِمۡ حَنفِظُونَ            |  |
| 118        | 33      |         | وَٱلَّذِينَ هُم بِشَهَدَ إِبِّمْ قَآبِمُونَ          |  |
|            |         | النبأ   |                                                      |  |
| 152        | 8       |         | وَخَلَقَٰنَكُم أَزْوَاجًا                            |  |
| التكوير    |         |         |                                                      |  |
| 209،207،56 | 9/8     |         | وَإِذَا ٱلۡمَوۡءُرِدَةُ سُبِلَتۡ                     |  |
|            | الأعلى  |         |                                                      |  |
| 78         | 17/16   |         | بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا              |  |
| -          |         |         |                                                      |  |

|       |       | الغاشية                                        |
|-------|-------|------------------------------------------------|
| 79    | 18/17 | أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ              |
|       | -1    |                                                |
|       |       | الفجر                                          |
| 95    | 18    | وَلَا تَحْنَضُّونَ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ |
|       |       | ) † «                                          |
|       |       | الشمس                                          |
| 83    | 10.7  | وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّلَهَا                      |
|       |       | . 11                                           |
|       |       | الضحى                                          |
| 95،93 | 10/9  | فَأُمَّا ٱلۡيَتِيمَ فَلَا تَقۡهَرۡ             |
|       |       | العلق                                          |
|       |       |                                                |
| 30    | 12    | أَوْ أَمَرَ بِٱلتَّقْوَىٰ                      |
|       |       | البينة                                         |
|       |       |                                                |
| 107   | 5     | وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعۡبُدُواْ ٱللَّهَ   |
|       |       | التكاثر                                        |
|       |       |                                                |
| 93    | 1     | أَلْهَىٰكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ                      |
|       |       | الهمزة                                         |
| 93    | 1     | وَيۡلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ             |
|       |       |                                                |

## فهرس الأحساديث

| الصفحة  | رث من المحددث                               |
|---------|---------------------------------------------|
| الصفحة  | طرف الحديث                                  |
|         | _ 1 _                                       |
| 90،73   | الإيمان بضع وسبعون                          |
| 14      | أي الذنوب أعظم                              |
| 188     | أمر النبي ﷺ فاطمة بنت قيس، أن تعتد          |
| 207     | إن الله حرم عليكم عقوق الأمهات              |
| 21      | إن الله عز وجل يبسط يده بالليل              |
| 181     | إن الله رفيق يحب الرفق                      |
| 49      | أن دماءكم، وأموالكم، وأعراضكم               |
| 39      | إن الحلال بين                               |
| 121     | إنك إن تركت وَلدَك أغنياء                   |
| 182     | إنما جعل الاستئذان                          |
| 102     | أن الملائكة تستحي من عثمان                  |
| 165     | أن النساء على عهد رسول الله، كن يصلين الصبح |
| 20      | أن رجلا أصاب من امرأة قبلة                  |
| 187     | أن رسول ﷺ هم أن ينهي عن الغيلة              |
| 205     | أن رسول الله ﷺ،رد على عثمان بن مظعون        |
| 162     | استحیا من عثمان، فغطی رکبته                 |
| 176.124 | أعطوا الطريق حقه                            |
| 181     | أتيت رسول الله ﷺ، فدققت الباب               |
| 145     | اتقوا الله في النساء                        |
| 31      | اتقوا النار ، ثم أعرض وأشاح                 |
| 102     | إذا لم تستح                                 |
| 56      | إذا مات الإنسان، انقطع عمله                 |
| ı       |                                             |

|         | . 3.                                     |
|---------|------------------------------------------|
| 143     | الدنيا متاع                              |
| 41      | دع ما يريبك                              |
|         | . و .                                    |
| 95      | واهدني لأحسن الأخلاق                     |
| 129     | وكل تكبيرة صدقة                          |
|         | ٠ز.                                      |
| 197     | الزاني لا يكلمه الله يوم القيامة         |
|         | ٠٠-                                      |
| 199     | حديث الإفك                               |
| 21      | حديث المرأة التي رجمت وصدقت توبتها       |
| 153     | حديث عائشة رضي الله عنها في الأنكحة      |
| 177،176 | حديث الفضل بن العباس مع المرأة الخنثعمية |
|         | . ي .                                    |
| 111     | يا معشر الشباب                           |
| 165     | يا رسول الله، يدخل عليكم البر والفاجر    |
| 129     | يؤتى الرجل يوم القيامة                   |
|         | 살 _                                      |
| 102     | كان أشد حياءً، من العذراء                |
| 56      | الكيس، الكيس ياجابر                      |
| 56,48   | كل المسلم على المسلم حرام                |
|         | - ل -                                    |
| 197.82  | لا يزني الزاني حين يزني                  |
| 188     | لا يحل لامرأة نؤمن بالله واليوم الآخر    |
| 173     | لا يخلون رجل بامرأة                      |

| 22             | لا تقولوا هكذا                                |
|----------------|-----------------------------------------------|
| 184            | له عليك الحام عليك المرءاً اطلع عليك          |
|                |                                               |
| 84             | اللهم آت نفسي تقواها                          |
|                | -6-                                           |
| 21             | ما نقصت صدقة من مال                           |
| 210            | من ادعي إلى غير أبيه، أو انتمى إلى غير مواليه |
| 210            | من ادعي إلى غير أبيه، وهو يعلم                |
| 125،124        | من رأى منكم منكراً                            |
|                | - ن -                                         |
| 143،139        | النكاح سنتي فمن رغب عن سنتي                   |
|                |                                               |
| 177،176        | سألت رسول الله عن نظر الفجاءة                 |
|                |                                               |
| 100            | عجباً لأمر المؤمن                             |
| 100            |                                               |
| 4.0=           | .ن.                                           |
| 187            | فإنما الرضاعة من الججاعة                      |
| 149،148        | فاظفر بذات الدين                              |
| 65             | فزنا العين النظر                              |
| 162            | الفخذ عورة                                    |
| 143            | فتزوج، فإن خير هذه الأمة                      |
|                | . ق .                                         |
| 73             | قال فأخبرني عن الإيمان                        |
|                | ·                                             |
| 94             | . ر.<br>رأيته يأمر بمكارم الأخلاق             |
| 7 <del>4</del> | , , , , ,                                     |
|                | . ث .                                         |

التقوى هاهنا

## فهرس الأعلام

| الصفحة           | العلم                            |
|------------------|----------------------------------|
|                  | ĵ                                |
| 110،86,75,74,55  | آدم                              |
| 60,59,45         | الآمدي                           |
| 110 ،80 ،74      | إبراهيم                          |
| 35               | إلياس                            |
| 188              | ابن أم مكتوم                     |
| 172              | امرأة العزيز                     |
| 110              | إسرائيل                          |
| 208              | أفلاطون                          |
| 208              | أرسطو                            |
|                  | ·                                |
| 148              | ابن بادیس                        |
| 85.22.21         | أبو بكر الصديق                   |
| 81,60,59,51      | البوطي                           |
| 66.65            | بولس                             |
| 199:162:31       | البخاري                          |
|                  | <b>©</b>                         |
| 181.56           | <b>ج</b> ابر                     |
| 108.73           | جبريل                            |
| 105،104          | جوستاف لوبون                     |
| 159،153،61،46،15 | جمال الدين عطية                  |
| 94.93            | جعفر بن أبي طالب                 |
|                  |                                  |
| 35               | هود                              |
| 64               | هوشع                             |
|                  | و                                |
| 163              | وهبة الزحيلي                     |
| 190              | وهبة الزحيلي<br>ولي الله الدهلوي |
|                  | j                                |

| زياد محمد احميدان | 51                   |
|-------------------|----------------------|
| زید بن حارثة      | 212                  |
| الزيلعي           | 140                  |
| الزركشي           | 48                   |
| ζ                 |                      |
| حام               | 63                   |
| ابن حجر           | 212                  |
| ابن حزم           | 126,125,36           |
| الحموي            | 37                   |
| ي                 |                      |
| يافث              | 63                   |
| اليوبي            | 47                   |
| يوسف              | 172:101              |
| يوسف حامد العالم  | 200:158:52           |
| শ্র               |                      |
| كنعان             | 63                   |
| ابن کثیر          | 211،204،142،126،20   |
| J                 |                      |
| لوط               | 202:35               |
| لقمان             | 127:125              |
| ٩                 |                      |
| مالك              | 185,34,33            |
| المودودي          | 180:177              |
| موسى              | 174.173.101.74.66.63 |
| محمد ﷺ            | 212،92،78،74         |
| محمد الزحيلي      | 46                   |
| محمود شلتوت       | 145                  |
| میکافیلی          | 90                   |
| مسطح              | 22,21,85             |
| مسلم              | 199                  |
| ابن مسعود         | 20                   |

| 174                                     | المقدم              |
|-----------------------------------------|---------------------|
| 149،66                                  | مريم                |
|                                         | ن                   |
| 93                                      | النجاشي             |
| 158                                     | نوال السعداوي       |
| 126.125                                 | النووي              |
| 110.74.35                               | نوح                 |
| 170.52.51                               | نور الدين الخادمي   |
| 39                                      | النعمان بن بشير     |
|                                         | س                   |
| 63                                      | سام                 |
| 51                                      | الساسي حسناوي       |
| 48                                      | السبكي              |
| 109                                     | سيد قطب             |
|                                         | ٤                   |
| 199،151،21                              | عائشة               |
| 212،207،158،103،55،53،52،50،46،42،17،15 | ابن عاشور           |
| 128                                     | ابن عباس            |
| 55                                      | عبد الله دراز       |
| 49                                      | عبد الوهاب خلاف     |
| 207                                     | عبد المطلب          |
| 166                                     | عبد الرحمان الجزيري |
| 163                                     | العز بن عبد السلام  |
| 51                                      | عز الدين بن زغيبة   |
| 205.74.66.64                            | عيسى                |
| 165،102                                 | عمر                 |
| 112,34,33                               | ابن العربي          |
| 205                                     | عثمان بن مظعون      |
| 162،102                                 | عثمان بن عفان       |
|                                         | ف                   |
| 188                                     | فاطمة بنت قيس       |

| 177:176                                  | الفضل بن العباس            |
|------------------------------------------|----------------------------|
|                                          | ص                          |
| 35                                       | صالح                       |
| 49                                       | صونيا وافق                 |
| 199                                      | صفوان بن معطل              |
|                                          | ق                          |
| 140                                      | ابن قدامة                  |
| 177،151،82،39،195                        | ابن القيم                  |
| 59,48,38                                 | القرافي                    |
| 180،145،130،126،125                      | القرطبي                    |
| 48                                       | القرضاوي                   |
|                                          | J                          |
| 126,45,16                                | الرازي                     |
| 55.50                                    | الريسوني                   |
| 201،194،191،180،41                       | ابن رشد                    |
|                                          | m                          |
| 170،158،153،144،130،54،51،50،47،38،15،14 | الشاطبي                    |
| 48:41                                    | الشوكاني                   |
| 178                                      | شوقي                       |
| 35                                       | شعيب                       |
|                                          | ប                          |
| 176,168,57,45                            | ابن تيمية                  |
|                                          | Ċ                          |
| 16.15                                    | ابن خلدون                  |
| 195,173                                  | خليل الحدري                |
| 177.176                                  | الخثعمية                   |
|                                          | ره.                        |
| 61                                       | الغزالي                    |
| 158 ،126 ،99 ،87 ،50 ،45                 | الغزالي<br>الغزالي أبوحامد |

## فهرس القواعد المقصدية

| الصفحة | القاعدة                                                                |
|--------|------------------------------------------------------------------------|
| 198    | بحسب عظم المفسدة يكون الاتساع في سد ذريعتها                            |
| 169    | الحكم الشرعي يدور مع علته وجودا وعدما                                  |
| 200    | الوسيلة تعطى حكم المتوسل إليه                                          |
| 191    | لا يمنع من ترتب حِكمة عن تشريع أن لا تكون له حكمة ثانية وثالثة ورابعة. |
| 48     | ما فدي بالضروري فهو بالضرورة أولى                                      |
| 169    | الشريعة مبناها وأساسها على الحكم ومصالح العباد في المعاش والمعاد       |

#### قائمة المصادر والمراجع

. j.

#### ـ الكتب والموسوعات والمعاجم

- 1. القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم بالعد الكوفي.
- 2. الاجتهاد المقاصدي حجيته و ضوابطه مجالاته: الخادمي. كتاب الأمة. العدد 65. سنة 1419هـ. وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية. قطر.
- 3. الأديان السماوية بين العقل و النقل: يوسف حامد الشين. ط1. ليبيا. بنغازي. جامعة قار يونس. 2002م.
  - 4. الأهداف العامة في سورة الحجرات: حسن رمضان فحلة. ط1. الجزائر. دار الهدى. 1990م.
    - 5. إحياء علوم الدين: الغزالي. (د.ط). سوريا. عالم الكتب. (د.ت).
- 6. أحكام الأسرة في الشريعة الإسلامية: رمضان علي السيد الشرنباصي. (د. ط). (د. م). الدار الجامعية. 2001م.
- 7. الأحكام الوقائية من المخدرات و الأمراض الجنسية في الفقه الإسلامي: العربي بوسلهام. (د.ط). الرباط. (د.ن). (د.ت).
  - 8. الأحكام السلطانية: الماوردي. ط1. (د.م). المكتب الإسلامي. 1996 م.
    - 9. الإحكام: الامدي. ط1. (د.م). دار الكتاب العربي. 1984م.
      - 10. الإحكام: ابن حزم. (د.ط). مصر. دار الحديث. (د.ت).
    - 11. أحكام القرآن: الجصّاص. (د.ط). لبنان. دار الكتاب العربي. (د.ت).
- 12. أحكام القرآن: ابن العربي، ت، عبد الرزاق المهدي. ط1. لبنان. دار الكتاب العربي. 2004م.
  - 13. الاحتياط: إلياس بلكا. ط1. لبنان. مؤسسة الرسالة ناشرون. 2003م.
- 14. احذروا الأساليب الحديثة لمواجهة الإسلام: سعد الدين صالح. ط7. الشارقة. مكتبة الصحابة. 2000م.
  - 15. الإسلام: سعيد حوى. ط $_2$ . مصر. دار السلام. 1993م.
  - 16. الإسلام والجنس: فتحي يكن. (د.ط). الجزائر. شركة الشهاب. (د.ت).
    - 17. الأعلام: الزركلي. ط14. لبنان. دار الملايين. 1999م.
    - 18. أعلام الموقعين: ابن القيم. (د.ط). لبنان. دار الجيل. (د.ت).
  - 19. أصول النظام الاجتماعي: ابن عاشور . ط1. مصر. دار السلام. 2005م.
    - 20. إرشاد الساري: القسطلاني. ط7. لبنان. دار الكتاب العربي. 1984م.
      - 21. إرشاد الفحول: الشوكاني. (د.ط). لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
  - 22. الإشارات في أصول الفقه المالكي: الباجي . ط1 (د.م) . دار ابن حزم . 2000م.

- 23. الاتفاقيات الدولية الكبرى: عبد الفتاح مراد . ط1 (د.م) (د.ن) (د.ت).
- 24. أثر العبادات في وحدة المجتمع: احمد محمد إسماعيل برج. (د.ط).مصر. دار الجامعة الجديدة للنشر. 2004م.
  - 25. أخلاق المسلم وعلاقته بالمجتمع: وهبة الزجيلي. ط1.سوريا. دار الفكر .2002م.
- 26. أخلاق المسلم وعلاقته بالخالق: وهبة الزحيلي. (د.ط). لبنان. سوريا. دار الفكر المعاصر. دار الفكر. 2003م.
  - 27. أضواء البيان: الشنقيطي. (د.ط). لبنان. عالم الكتب. (د.ت).

. پ.

- 28. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع: الكاساني. ط2. لبنان. دار الكتاب العربي. 1982م.
  - 29. بداية المجتهد ونهاية المقتصد: ابن رشد. (د.ط). لبنان. دار الفكر. 2001م.
    - 30. البحر المحيط: الزركشي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2000م.
  - 31. البناية شرح الهداية: بدر الدين العيني. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2000م.

٠ ج٠

- 32. جامع الأحكام الفقهية للإمام القرطبي من تفسيره: فريد عبد العزيز الجندي .ط1.لبنان. دار الكتب العلمية. 1994م.
  - 33. الجامع لأحكام القرآن: القرطبي. ط2. (د.م). دار الكتاب العربي. (د.ت).
- 34. جامع العلوم و الحكم: ابن رجب الحنبلي. (د.ط) . لبنان. دار الكتب العلمية. (د.ت) .
  - 35. جمع الجوامع: السبكي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2001م.
- 36. الجريمة أسبابها مكافحتها: عمر محي الدين جوري. ط1. (د.م). دار الفكر. 2003م.
- 37. داء الجريمة سياسة الوقاية و العلاج: علي محمد جعفر. ط1. لبنان. المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر. 2003م.
  - 38. الداء والدواء: ابن القيم. (د.ط). الجزائر. دار الشهاب. (د.ت).
- 39. دراسات في تاريخ الإغريق: رجب عبد الحميد الأشرم. ط2. ليبيا. منشورات قار يونس.2001م
  - 40. دراسات في الثقافة الإسلامية: أمير عبد العزيز. (د.ط).لبنان.دار الكتاب العربي.1979.
  - 41. وقاية الإنسان من الوقوع ضحية الجريمة: أحمد عبد اللطيف الفقي. ط1. مصر دار الفجر . 2003م.

- 42. الحاوي الكبير في فقه مذهب الإمام الشافعي: الماوردي. (د.ط). لبنان. دار الكتب العلمية. 1999م.
  - 43. حاشية الدسوقى: الدسوقى. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 1996م.
  - 44. حاشية الصاوي على شرح الجلالين: الصاوي. (د.ط). لبنان. دار الجيل. (د.ت).
  - 45. حاشية الشرقاوي على تحفة الطلاب: الشرقاوي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 1997م.
    - 46. حجة الله البالغة: ولى الله الدهلوي. ط2. لبنان. دار إحياء العلوم. 1992م.
- 47. حكم الانتفاع بالأعضاء البشرية والحيوانية: كمال الدين بكرو.  $d_1$ . لبنان. سوريا. دار الخير. 2001م.
- 48. الحقائق الطبية في الإسلام: عبد الرزاق الكيلاني. ط1. عمان. مكتبة دار الرسالة الحديثة. 1996م.
  - 49. حقوق الإنسان محور مقاصد الشريعة: احمد الريسوني ، محمد الزحيلي ، محمد عثمان شبير. كتاب الأمة. العدد 67. سنة 1423 ه. وزارة الأوقاف. قطر.

#### .ط.

- 50. الطب الوقائي في القرآن الكريم: خليل قدور شومان. ط1. الأردن. دار الكتاب. 2004م.
  - 51. طريق الهجرتين وباب السعادتين: ابن القيم ط6.لبنان. دار الكتاب العربي. 1984م.
    - 52. الطرق الحكمية: ابن القيم. ط1. السعودية.المكتبة التجارية.1996م.

#### **ا**ک

- 53. الكافي في فقه الإمام أحمد بن حنبل: ابن قدامة. ط $_1$ . لبنان. دار بن حزم. 2003م.
  - 54. كبرى اليقينيات الكونية: البوطي.ط8.سورية.دار الفكر.2005م.
- 55. كفاية الأخيار في حل غاية الاختصار: تقي الدين الحصمني. (د.ط).لبنان. دار الكتب العلمية. 2001م.
  - 56. الكشاف: الزمخشري. (د.ط) لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
  - 57. كشف الظنون: إسماعيل باشا البغدادي. (د.ط). لبنان. دار الكتب العلمية. 1992م. . ل
  - 58. لباب النقول في أسباب النزول: السيوطي، بهامش تفسير الجلالين. ط3. لبنان. دار المعرفة. 1984م.
    - 59. لسان العرب: ابن منظور. (د.ط). بيروت. دار بيروت. (د.ت).

#### . م .

- 60. مبادئ الصحة و السلامة العامة: محمد توفيق خضير. ط1. عمان. دار صنعاء. 2001م.
- 61. المبادئ الشرعية في أحكام العقوبات في الفقه الإسلامي: عبد السلام محمد الشريف العالم.
  - ط2. مالطا. شركة ألقا. 2002م.

- 62. مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير: ابن باديس.  $d_1$ . لبنان. دار الكتب العلمية. (د.ت).
  - 63. المجموع: النووي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2002م.
  - 64. مجموع الفتاوى: ابن تيمية. (د.ط). المغرب. مكتبة المعارف. (د.ت).
  - 65. مدارج السالكين: ابن القيم. (د.ط). المغرب. دار الرشاد الحديثة. (د.ت).
  - 66. المدخل إلى الشريعة والفقه الإسلامي: عمر سليمان الأشقر. ط1.الأردن. دار النفائس. 2005م.
  - 67. مدخل لدراسة الشريعة الإسلامية: القرضاوي. ط2. لبنان. مؤسسة الرسالة. 1997م.
    - 68. الموافقات: الشاطبي. (د.ط). لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
    - 69. الموسوعة الطبية الفقهية: أحمد محمد كنعان. ط1. لبنان. دار النفائس. 2000م.
  - 70. موسوعة مصطلحات أبجد العلوم: محمد صديق القنوجي. ط1. لبنان. مكتبة لبنان ناشرون. 2001م.
    - 71. الموسوعة العربية الميسرة. ط2. مصر. دار الجيل. 2001م.
    - 72. الموسوعة الفقهية: وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية. ط2.الكويت. (د.ت).
- 73. موسوعة القضايا الفقهية المعاصرة: علي أحمد السالوس. ط7. مصر. قطر .مكتبة دار القرآن. دار الثقافة. 2003م.
- 74. الموسوعة الشوقية: احمد شوقي، ج. إبراهيم الابياري. ط2. لبنان. دار الكتاب العربي. 1998م.
  - 75. محيط المحيط: المعلم بطرس البستاني. ط3. لبنان. مكتبة لبنان ناشرون. 1998م.
    - 76. المحلى: ابن حزم، \*(c.d). لبنان. دار الفكر 1988م.  $*d_1$ . لبنان. دار الكتب العلمية 2003م.
    - 77. المحصول: الرازي. ط13. لبنان. دار الرسالة. 1997م.
    - 78. ميزان العمل: أبو حامد الغزالي. (د.ط) البنان. دار الكتاب العربي. 1983م.
  - 79. مكارم الأخلاق: ابن تيمية،ت:عبد الله بدران، و محمد عمر الحاجي. ط1. لبنان. المكتبة العصرية. 2001م.
  - 80. منهج القرآن في إصلاح المجتمع: محمد السيد يوسف. ط2. مصر دار السلام. 2004م.
  - 81. منتهى السول في علم الأصول: الامدي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2003م.
    - .82 المستصفى: الغزالي. (د.م). (د.م). دار الكتاب العربي. (د.ت).
  - 83. المستخلص في تزكية الأنفس: سعيد حوى. (د.ط). الجزائر. دار السلام. دار الفكر.(د.ت).
- 84. المعاملات المالية في الإسلام: جمال الدين العياشي. ط1. تونس. شركة العمل للنشر والصحافة. 1973م.
  - 85. معجم الاستشهادات: علي القاسمي. ط1. لبنان. مكتبة لبنان ناشرون. 2001م.
    - 86. معجم البلدان: ياقوت الحموي. (د.ط).(د.م). دار صادر. 1986م.

- 87. معجم الشعراء: كامل سليمان الجبوري: ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2003م.
- 88. مصادر التشريع الإسلامي وموقف العلماء منه: شعبان محمد إسماعيل. (د.ط).الرياض. دار المريخ. 1995م.
- 89. المقاصد العامة للشريعة الإسلامية: يوسف حامد العالم. ط3. القاهرة . الخرطوم. دار الكتاب الحديث. الدار السودانية. 1997م.
- 90. مقاصد الشريعة الإسلامية: زياد محمد أحميدان ط1. لبنان. مؤسسة الرسالة ناشرون. 2004م.
  - 91. مقاصد الشريعة الإسلامية: ابن عاشور. (د.ط). تونس. الشركة التونسية للتوزيع. (د.ت).
    - 92. مقاصد الشريعة الإسلامية في الشهادات: بركات احمد بن ملحم. ط1. الأردن. دار النفائس. 2005م.
- 93. مقاصد الشريعة عند ابن تيمية: يوسف احمد محمد البدوي. ط1. الأردن. دار النفائس. (د.ت).
- 94. مقاصد الشريعة في ضوء فقه الموازنات: عبد الله محي الدين كمالي. ط1. (د.م). دار ابن حزم. 2000م.
  - 95. المقدمات الممهدات: ابن رشد. ط1. لبنان. دار الغرب الإسلامي. 1988م.
- 96. مقدمة في صنع الحدود و التعريفات: محمد بن معمر السنوسي. ط1 . الجزائر . دار التراث ناشرون. دار ابن حزم . 2004م.
  - 97. مقدمة ابن خلدون. (د.ط). لبنان . دار الأرقم. (د.ت).
- 98. المرأة بين طغيان النظام الغربي ولطائف التشريع الرباني: البوطي .(د.ط). سورية .دار الفكر . 1996م.
- 99. المرأة والدين والأخلاق: هبة رؤوف عزت، نوال السعداوي. ط1. لبنان. سورية. دار الفكر. دار الفكر المعاصر. 2002م.
- 100. مختار الصحاح: الرازي. (د.ط). بيروت. الجزائر. دار الكتاب العربي. دار الأصالة. 2005م.
- 101. المغني ويليه الشرح الكبير: ابن قدامي، وابن قدامة المقدسي. (د.ط) لبنان. دار الكتاب العربي. 1983م.

#### . ن.

- 102. النهر الماد من البحر المحيط: أبو حيان الأندلسي. ط1.لبنان. دار الجيل. 1995م.
- 103. نحو تفعيل مقاصد الشريعة الإسلامية: جمال الدين عطية. ط1. سورية. دار الفكر.
  - 1422هـ.
- 104. نظام الإسلام في العقيدة والأخلاق و التشريع:مصطفى ديب البغا.ط2. سورية. لبنان. دار الفكر المعاصر .1998م.

- 105. نظام الإرث في التشريع الإسلامي:أحمد فراج حسين. (د.ط). (د.م). الدار الجامعية. 2001م.
  - 106. نظرات في الثقافة الإسلامية: عز الدين الخطيب التميمي، وآخرون. (د. ط). الجزائر. دار الشهاب. (د.ت).
    - 107. نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي: الريسوني. ط1. مصر. دار الكلمة. 1998م.
      - 108. نظرية التقريب و التغليب: الريسوني ط1 مصر دار الكلمة 1997م
- 109. النظر في أحكام النظر بحاسة البصر: أبو الحسن الفاسي.  $d_1$ . لبنان. دار الكتب العلمية. 2003م.

#### . س

- 110. سد ذرائع الزنى للمحافظة على النسل: محمود صالح جابر. ط1. الأردن. دار النفائس. 1994م.
- 111. السيرة النبوية: ابن هشام. ت. مصطفى السقا، إبراهيم الأبياري، عبد الحفيظ شلبي. (د.ط). لبنان. دار المعرفة. (د.ت).

#### . ع .

- 112. عارضة الأحوذي بشرح الترمذي: ابن العربي. (د.ط). (د.م). دار الكتاب العربي. (د.ت).
  - 113. العبادة: عبد الحليم محمود. (د.ط). الجزائر. ديوان المطبوعات الجامعية. (د.ت).
    - 114. العهد القديم والعهد الجديد، مع رسائل الرسل.
- 115. عولمة الجريمة رؤية إسلامية في الوقاية: محمد شلال العاني. كتاب الأمة. العدد 107. سنة 1426 ه. وزارة الأوقاف و الشؤون الإسلامية. قطر.
  - 116. علم الاجتماع الأخلاقي :حسين عبد الحميد أحمد رضوان. (د.م). (د.م). المكتب العربي الحديث. 2002م.
- 117. علم أصول الفقه: عبد الوهاب خلاف. ط1. الجزائر. الزهراء للتوزيع و النشر. 1990م.
- 118. العقوبة في الفقه الإسلامي: احمد فتحي بهنسي. ط5. مصر. دار الشروق. 1983م.
  - 119. الفائق في غريب الحديث: الزمخشري. ط2 لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
    - 120. في ظلال القرآن: سيد قطب. ط10. لبنان. دار الشروق. 1982م.
- 121. الفقه الإسلامي وأدلته: وهبة الزحيلي. ط4. سوريا. لبنان. دار الفكر، دار الفكر المعاصر. 1997م.
  - 122. الفقه المالكي وأدلته: الحبيب بن طاهر. ط1. لبنان. مؤسسة المعارف. 2001م.
- 123. فقه الموازنات في باب المصالح و المفاسد: جبريل البصيلي. ط1. سورية. دار البحوث العلمية. 2004م.

- 124. الفقه على المذاهب الأربعة: عبد الرحمان الجزيري.  $d_1$  لبنان. دار الكتاب العصري. 2002م.
  - 125. الفروق: القرافي. (د.ط). لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
  - 126. فتاوى الشيخ أحمد حماني، ج. الربيع ميمون. ط1. الجزائر. قصر الكتاب. 2001م.
    - 127. فتح الباري: ابن حجر . (د.ط). لبنان. دار المعرفة. (د.ت).
    - 128. فتح القدير: الشوكاني.  $d_1$ . السعودية. مكتبة الرشد. 2001م.

#### . ص .

- 129. صحيح البخاري: البخاري. (د.ط). بيروت. دار القلم. 1987م.
- 130. صحيح مسلم: الإمام مسلم. (د.ط). (د.م). دار إحياء الكتب العربية. 1985م.
  - 131. صفوة التفاسير: الصابوني. (د.ط). لبنان. دار الفكر 2001م.

#### . ق

- 132. القاموس المحيط: الفيروز آبادي. (د.ط). لبنان. دار الجيل. (د.ت).
- 133. القاموس الفقهي لغة واصطلاحا: سعدي أبو جيب. (د.ط). سورية. دار الفكر. 2003م.
- 134. قاموس الخدمة الاجتماعية: احمد شفيق السكري. (د.ط). (د.م). دار المعرفة الجامعية. 2000م.
  - 135. قبس من نور القرآن: الصابوني. ط1. (د.م). دار الجيل. 2001م.
  - 136. القبس شرح موطأ مالك: ابن العربي. ط1. لبنان. دار الغرب الإسلامي. 1992م.
  - 137. قواعد الأحكام في مصالح الأنام: العز بن عبد السلام. (د.ط). لبنان. مؤسسة الريان. 1990م.

#### ٠ . . -

- 138. رد المحتار على الدر المختار: ابن عابدين. ط2. لبنان. دار الكتب العلمية. 2003م.
  - 139. شرح زروق على متن الرسالة: زروق. (د.ط). (د.م). دار الفكر. 1982م.
    - .140 شرح الزرقاني: الزرقاني. ط $_{\rm I}$  . لبنان. دار الكتب العلمية. 2002م.
      - 141. شرح منح الجليل: عليش. (د.ط). (د.م). دار صادر. (د.ت).
  - 142. شرح سنن النسائي: السيوطي. (د.ط). لبنان. دار الكتاب العربي. (د.ت).
  - 143. شرح العضد: العضد الإيجي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2004م.
  - 144. الشرح الصغير: أحمد الدردير. (د.ط). الجزائر. مؤسسة العصر. 1992م.
- 145. شرح تتقيح الفصول: القرافي ، ت: طه عبد الرؤوف سعد. ط1 .مصر. دار الفكر. 1973م.
  - 146. شخصية المسلم في القرآن والسنة: مصطفى عبد الواحد. ط8. لبنان. دار الرائد العربي.

- 147. تاج العروس: الزبيدي. (د.ط). لبنان. دار صادر. (د.ت).
- 148. التاريخ السياسي والحضاري للدولة العربية: السيد عبد العزيز سالم. (د.ط). مصر. مؤسسة شباب الجامعة الإسكندرية. 2003م.
  - 149. تاريخ الفقه الإسلامي: بدران أبو العينين. (د.ط). (د.م). دار النهضة العربية. (د.ت).
- 150. التبيان في الفرق و الأديان: محمود محمد حمودة. ط1. (د.م). مؤسسة الوراق.2001م.
  - 151. تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق: الزيلعي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2000م.
  - 152. التحرير والتنوير: ابن عاشور. (د.ط). تونس. دار سحنون. للنشر والتوزيع. 1997م.
- 153. تيسير العلام شرح عمدة الأحكام: عبد الله ابن صالح آل بسام.  $d_1$ . لبنان. دار الكتب العلمية. 2003م.
- 154. تكملة المجموع:عادل أحمد عبد الموجود، وآخرون. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2002م.
  - .155 تسهيل المسالك: مبارك بن علي التميمي. ط $_2$  (د.م). دار ابن حزم. 2001م.
  - 156. التعارض والترجيح بين الأدلة: البرزنجي. (د.ط). لبنان. دار الكتب العلمية. 1996م.
- 157. تعليم علم الأصول: نور الدين مختار الخادمي. ط1. السعودية. مكتبة العبيكان. 2002م.
  - 158. التعريفات: الجرجاني. ط1. لبنان. دار الكتاب العربي. 1405 ه.
  - 159. تفسير ابن أبي زمنين: ابن أبي زمنين. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2002م.
    - 160. التفسير الكبير: الرازي. ط3. لبنان. دار إحياء التراث العربي. (د.ت).
- 161. التفسير المنير: وهبة الزحيلي. ط1. سورية. لبنان. دار الفكر، دار الفكر المعاصر. 1998م.
  - 162. تفسير النسفي: النسفي. (د.ط). لبنان. دار الكتاب العربي. 1982م.
  - 163. تفسير سورة النور: المودودي. (د.ط). الجزائر. دار الشهاب. (د.ت).
- 164. تفسير سورة النور: ابن تيمية، ج. عبد العالى حامد. ط1. الجزائر. دار الانتفاضة. 1962م.
  - 165. تفسير القاسمي: القاسمي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 1997م.
  - 166. تفسير القرآن الكريم: محمود شلتوت.  $d_{11}$ . القاهرة. دار الشروق. 1998م.
  - 167. تفسير القرآن العظيم: ابن كثير. ط1. لبنان. دار ومكتبة الهلال. 1990م.
    - 168. تفسير الثعلبي: الثعلبي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 2004م.
- 169. تقريب المعاني على متن الرسالة: عبد المجيد الشرنوبي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 1998م.
  - 170. تربية الأولاد في الإسلام: ناصح علوان. ط31. مصر. دار السلام. 1997م.
  - 171. التربية الوقائية في الإسلام: احمد ضياء الدين. ط1. الأردن. دار الفرقان. 2005م.
  - 172. التربية الوقائية في الإسلام ومدى استفادة المدرسة الثانوية منها: خليل بن عبد الله الحدري.
    - (د.ط). السعودية. معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي. 1418هـ.
    - 173. ترتيب الفروق واختصارها: البقوري. ط1. لبنان. دار ابن حزم. 2005م.
    - 174. التشريع والفقه الإسلامي: مناع القطان. ط7. سوريا. مؤسسة الرسالة. 1987م.

#### . ض .

175. ضوابط المصلحة: البوطي. (د.ط). الجزائر. سوريا. مكتبة رحاب الدار المتحدة. مؤسسة الرسالة. (د.ت).

#### . غ .

176. غمز عيون البصائر شرح كتاب الأشباه و النظائر: الحموي. ط1. لبنان. دار الكتب العلمية. 1985م.

#### الرسائل الجامعية

- 177. حفظ العرض في القرآن الكريم: صونيا وافق. ( رسالة دكتوراه. الكتاب و السنة. جامعة الأمير عبد القادر. قسنطينة. 2004م).
- 178. المقاصد العامة للشريعة: عز الدين بن زغيبة. (ماجستير. أصول الفقه. تونس.1992م).
- 179. مقاصد الشريعة عند ابن عاشور: سوابعة مخلوف. (مذكرة ماجستير. الكتاب والسنة. جامعة الأمير عبد القادر. قسنطينة. الجزائر. 1996م).
- 180. مقاصد القرآن من تشريع الأحكام: عبد الكريم حامدي. رسالة دكتوراه. الفقه وأصوله. جامعة الأمير عبد القادر. قسنطينة. الجزائر. 2004م).
  - 181. صيانة العرض و النسب في القرآن و السنة: الساسي حسناوي. ( ماجستير فقه وأصوله. جامعة الأمير عبد القادر. قسنطينة. 99/98م).
- 182. قضايا العقيدة الإسلامية بين النصوص الشرعية وأقوال المتكلمين: خميس بن عاشور. (رسالة دكتوراه. قسم العقيدة والمقارنة الأديان. جامعة الأمير عبد القادر. الجزائر. 2001. 2002م).

#### المجلات والمقالات والمحاضرات

- 183. «الاستنساخ ومقاصد الشريعة»، مقال للدكتور لخضر لخضاري. (غ.م).
- 184. مجلة أفاق الثقافة والتراث. دولة الإمارات العربية. العدد 37. السنة العاشرة. أفريل 2002م.
  - 185. مجلة الإحياء. جامعة بانتة. كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية. العدد 6 خاص. أكتوبر 2002م.
- 186. مجلة الإحياء. جامعة باتنة. كلية العلوم الاجتماعية والعلوم الإسلامية: العدد (7). سنة: 2003م.
  - 187. محاضرة الدكتور لخضر لخضاري يوم: 2005/05/25م. لطلبة الماجستير قسم العلوم الإسلامية بجامعة ادرار.

# فهرِ سِن المُعَتَّوِلَتُ

| *   | البسملة                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| *   | آيات الاستهلال                                                         |
| *   | إهداء                                                                  |
| *   | شكر وعرفان                                                             |
| Í   | مقدمة                                                                  |
| 12  | تمهيد: طبيعة اختلال النسل ومسالك القرآن في حفظه                        |
| 24  | القصل الأول: تحديد المفاهيم                                            |
| 27  | المبحث الأول: مفهوم الوقاية                                            |
| 27  | المطلب الأول: تعريف الوقاية وأهميتها                                   |
| 36  | المطلب الثاني: المباحث الوقائية في الشريعة الإسلامية                   |
| 44  | المبحث الثاني: مفهوم النسل                                             |
| 44  | المطلب الأول: حقيقة النسل                                              |
| 54  | المطلب الثاني: أدلة اعتبار النسل و مرتبته                              |
| 61  | المطلب الثالث: حفظ النسل في الديانات الأخرى                            |
| 68  | <b>الفصل الثاني :</b> المسلك الوقائي العام لحفظ النسل في القرآن الكريم |
| 71  | المبحث الأول:وقاية النسل في مجال العقيدة.                              |
| 71  | المطلب الأول:مفهوم العقيدة وخصائصها.                                   |
| 76  | المطلب الثاني:مكانة العقيدة الإسلامية في القرآن.                       |
| 81  | المطلب الثالث:الأثر الوقائي للعقيدة في حفظ النسل.                      |
| 87  | المبحث الثاني:وقاية النسل في مجال الأخلاق.                             |
| 87  | المطلب الأول:تعريف الأخلاق وخصائصها.                                   |
| 92  | المطلب الثاني:الأخلاق في القرآن الكريم.                                |
| 97  | المطلب الثالث:الدور الوقائي للأخلاق في حفظ النسل.                      |
| 106 | المبحث الثالث:وقاية النسل في مجال التشريع العملي.                      |
| 106 | المطلب الأول: وقاية النسل بتشريع العبادات.                             |

| 113 | المطلب الثاني: وقاية النسل بتشريع أحكام المعاملات.             |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 123 | المطلب الثالث: وقاية النسل بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.   |
| 134 | الفصل الثالث: المسلك الوقائي الخاص لحفظ النسل في القرآن الكريم |
| 137 | المبحث الأول: تشريع أسباب وجود النسل (النكاح)                  |
| 137 | المطلب الأول: تعريفه وأحكامه.                                  |
| 141 | المطلب الثاني: عناية القرآن بالنكاح.                           |
| 150 | المطلب الثالث: النكاح وحفظ النسل                               |
| 161 | المبحث الثاني: تشريع أسباب صيانة النسل                         |
| 161 | المطلب الأول: الحجاب وستر العورة                               |
| 175 | المطلب الثاني: غض البصر والاستئذان                             |
| 184 | المطلب الثالث: الإرضاع والعدة                                  |
| 193 | المبحث الثاني: تحريم ما ينافي تحصيل النسل                      |
| 193 | المطلب الأول: النهي عن الفواحش.                                |
| 204 | المطلب الثاني: النهي عن قتل الأولاد والرهبانية.                |
| 210 | المطلب الثالث: النهي عن التبني.                                |
| 215 | خاتمة                                                          |
| 220 | فهرس الآيات                                                    |
| 236 | فهرس الأحاديث                                                  |
| 240 | فهرس الأعلام                                                   |
| 244 | فهرس القواعد المقصدية                                          |
| 245 | قائمة المصادر والمراجع                                         |
| 255 | فهرس محتويات البحث                                             |
|     |                                                                |